Giulio Ripa

Non c’é pace con l'intelligenza artificiale

Vai all’Indice



https://archiviodigiulioripa.sytes.net/

Indice

- Dallo stato di diritto allo stato d’animo
- Tecnofedualesimo

- | nuovi schiavi

- IA non capisce

- La stupidita naturale dell’'uomo

- Il circolo vizioso dell'intelligenza artificiale
- La storia di SA

- Guerra

- Come trovare pace

- Umanita e unione

- Umanita nuova

- Appendice

- - Dichiarazione obiezione di coscienza

- - Nota pastorale
Educare a una pace disarmata e disarmante

- - Custodire voci e volti umani
Il messaggio di Leone XIV per la Giornata mondiale delle comunicazioni sociali

| testi sono privi di contenuti generati dall'Intelligenza artificiale.

Vai all’Indice



Dallo stato di diritto allo stato d’animo

“Governare e far credere” diceva Niccoldo Machiavelli. Governare € far
accettare al popolo per vero o giusto qualcosa.

Anche oggi si governa agendo sui processi psicologici, sugli stati d'animo dei
cittadini, si governa con la paura, I'emergenza, l'urgenza, il pericolo di
gualcosa o qualcuno.

Si governa con la mancanza di informazione, le mezze bugie, le mezze
verita, ma anche con una informazione confusa e ridondante.

Infine tutto diventa spettacolo, possiamo fare al massimo da spettatori con
pil 0 meno pathos.

Gran parte degli stati d'animo si verificano senza che da parte nostra ci sia un
controllo conscio sulle emozioni che viviamo.

Di conseguenza il nostro comportamento politico € il risultato dello stato
d'animo che viene indotto dai mezzi di comunicazione di massa, per cui la
maggioranza della popolazione crede ed accetta lo scenario generale in cui si
narrano le cose che accadono.

In Italia lo stato, attraverso gli atti degli ultimi governi, e fuori dal rispetto della
costituzione, facendo cosi venire meno lo stato di diritto.

Sempre di piu si governa controllando lo stato d'animo della popolazione piu
che agire in uno stato di diritto.

Mancando a questa deriva anticostituzionale una opposizione della
popolazione, divisa e frammentata dall'egoismo e dal narcisismo, il piu o
meno 1% della popolazione piu ricca prevale sempre sul restante 99% piu
povero.

Il risultato finale e una disuguaglianza in continuo incremento. | ricchi
diventano sempre piu ricchi ed i poveri in aumento sono sempre piu poveri.

Nel nostro sistema capitalista, le oligarchie, una minoranza organizzata unita
nella gestione del potere che genera ricchezza per pochi, prevale sulla
maggioranza disorganizzata e divisa, incapace di costruire una visione
condivisa della societa ed alternativa a quella imposta dal sistema di potere
attuale.

Vai all’Indice 3



Ma perché una minoranza organizzata unita nella gestione del potere che
genera ricchezza per pochi prevale sempre sulla maggioranza del popolo, la
cui saggezza gli serve a vivere e non lo ha mai liberato?

Molte volte la vita ci appare assurda nel suo svolgersi nel tempo, dove tutto
contravviene alle regole della logica, il tempo scorre e con esso coincidono
momenti accidentali e accadimenti biologici. Basta pensare alle malattie, agli
incidenti, alle violenze o semplicemente alla imprevedibilita della morte.

Cosi nell'affrontare la difficolta di vivere l'individuo inconsciamente esprime
comportamenti irrazionali (come paranoie, fobie, fissazioni, manie,
dipendenze patologiche) che sono parti costituenti dei tratti di una persona.
Ordine e armonia lasciano spazio a follia, pulsioni e irrazionalita dettate dalla
volonta di vivere, che e I'essenza, la cosa in sé di ognuno.

La lotta per la sopravvivenza spinge a crudelta ed egoismi che rafforzano nei
piu forti la volonta di vivere. Manca il luogo del riconoscimento reciproco tra i
membri di un'entita sociale rendendo cosi impossibile una visione condivisa e
solidale nella maggioranza della popolazione.

Inoltre l'individuo spesso identifica la sua volonta con la vita vissuta ed ha
difficolta a razionalizzare in modo imparziale e distaccato i problemi che gli si
pongono davanti.

Nella complessita della vita appare chiaro allora che la ragione pur essendo
fondamentale per la comprensione della vita stessa, ha troppi limiti per
risultare uno strumento sufficiente alla evoluzione dell'agire umano.

Vogliamo credere che siamo razionali, ma la ragione si rivela essere il modo
in cui - a fatto compiuto - razionalizziamo cio che le nostre emozioni gia
vogliono credere.

L'agire umano dipende da una irrazionalita insita nelluomo che affiora ogni
volta che la ragione cede il passo a tutta una serie di comportamenti che non
sono il frutto di una logica ma di emozioni, istinti, sentimenti giustificati a
posteriori, con argomenti che si sforzano di essere razionali nel tentativo di
dare a noi stessi un ordine che non esiste.

Vai all’Indice 4



Tecnofeudalesimo

Dallo stato sociale allo stato borghese
Dalla servitu della gleba alla servitu delle piattaforme digitali

Lo stato sociale per definizione & "l'orientamento dello Stato e/o di istituzioni
sociali volto a proteggere e promuovere il benessere economico e sociale dei
cittadini, sulla base dei principi di pari opportunita, equa distribuzione della
ricchezza e responsabilita pubblica per i cittadini piu fragili."

La divisione nei due blocchi est-ovest venutasi a creare dopo la seconda
guerra mondiale, spinse i paesi occidentali ad avviare politiche di assistenza
sociale in competizione con le politiche sociali dei paesi comunisti dell'est.
Dopo la caduta del muro di Berlino e dell'Unione Sovietica, gli stati in Europa
hanno ridotto, sempre di piu lo stato sociale. La diminuzione della spesa
pubblica come intervento dello stato, ha sempre di piu favorito le
privatizzazioni, la finanziarizzazione dell'economia, I'accumulazione dei
capitali, i monopoli e le oligarchie.

Tutta una serie di servizi pubblici sono soggetti al mercato ed alle
speculazioni finanziarie. E' la fine del servizio pubblico universale e l'inizio di
ognuno pensa per se.

Poveri, precari, e fragili cittadini sono sempre di piu abbandonati al loro
destino, determinato da un sistema neoliberista che genera disuguaglianze e
una visione individualista nei rapporti sociali, dove le liberta, sono per pochi,
ma non per tutti.

Nuove tecnologie favoriscono questo sistema basato sulla separazione e
competizione tra gli individui, dove vige la legge del piu forte, tutti contro tutti.
E' sotto gli occhi di tutti la riduzione dello stato sociale. Lo stato € sempre piu
simile ad uno stato borghese come era pensato nell'ottocento, cioé uno stato
a favore dei signori della borghesia, che svolge la sua opera limitata solo in
certi ambiti come il commercio, la finanza, la difesa militare e la difesa dei
privilegi dei piu forti.

Uno stato ridotto all'osso, pochi diritti sociali, forte con i deboli e debole con i
forti, con un sistema economico e politico in cui grandi corporazioni e
interessi commerciali detengono una forte influenza o controllo del potere
decisionale.

Oggi la stessa democrazia occidentale, a servizio della finanza e dei suoi
collaboratori, con la rottura del contratto sociale che univa la popolazione, sta
perdendo di valore e sostanza, disgregando la partecipazione democratica
nella politica attiva dei cittadini.

Vai all’Indice 5



In mancanza di una democrazia sostanziale, aggiungiamo che uno stato
borghese, diretto o condizionato da oligarchie multinazionali, ha I'esigenza di
controllare la vita di tutti i cittadini compreso l'informazione, per imporre le
politiche governative frutto di pressioni di lobby e signori del mondo,
oligarchie e monopoli privati.

La sorveglianza avviene attraverso le piattaforme digitali sempre piu
sofisticate, invasive e pervasive, capaci di manipolare ed omologare |l
pensiero unico corrente, quello neoliberista.

Nel passato c'era la SERVITU della gleba, “istituto giuridico tipicamente
medievale, formatosi negli ultimi secoli dellImpero romano, per il quale il
contadino era legato alla terra che coltivava e non poteva abbandonarla: tale
condizione, ereditaria, comprendeva una serie di vincoli e oneri e una potesta
generale del signore sulla persona e sul patrimonio del contadino stesso, per
Cui questo poteva essere dato in pegno e alienato insieme col fondo”.

Ogaqi, la servitu si presenta in modo simile, con un nuovo feudalesimo anzi,
un tecnofeudalesimo, dove prevale una forte differenza di classe tra i nuovi
signori del mondo (Borghesia proprietaria delle piattaforme) e la nuova
“Servitu” delle piattaforme digitali" (1A, social web, etc.), cittadini ridotti a
semplici utenti senza diritti umani fondamentali. Utenti iperconnessi che con il
loro comportamento interattivo alimentano a titolo gratuito enormi quantita di
dati (big data), utili alle piattaforme digitali in particolare quella dell’intelligenza
artificiale per il controllo sociale.

Vai all’Indice 6



| nuovi schiavi

Nel mondo alcune forme antiche di schiavitu purtroppo persistono ancora.

C'e pero la tendenza ad espandersi di una nuova forma di schiavitu molto piu
sottile.

Nella definizione del fenomeno, gli antropologi insistono sul carattere
dellisolamento dello schiavo rispetto alla sua comunita di origine: «schiavitu
in ultima analisi significa essere strappati al proprio contesto e quindi da tutte
guelle relazioni sociali che costituiscono un essere umano. Detto in altra
maniera, uno schiavo e in un certo senso un 'morto sociale'». Se accettiamo
per buona questa definizione, possiamo parlare di una nuova schiavitu
globale.

L'innovazione delle tecnologie digitali, in particolare smartphone, social web e
I'intelligenza artificiale determinano la rottura delle relazioni sociali.
L'isolamento non e ottenuto come nel passato con la violenza ma, con la
seduzione che la tecnologia stessa esercita sulluomo, mediante il mito di
Prometeo.

Il Titano rubo agli dei il fuoco, simbolo della conoscenza e del progresso, per
darlo agli uomini, alimentando in essi lillusione di sostituirsi alla natura
attraverso la tecnologia, per avere tutto cid che desidera, senza porsi alcun
limite. Questo mito ancora pervasivo nella societa in cui viviamo oggi, causa
degli effetti avversi dirompenti per la salute psicofisica delluomo: la
tecnologia digitale aumenta la confusione tra realta reale e quella virtuale,
provoca la rottura delle relazioni sociali ed affettive, rende piu fluida la societa
ma piu precario e fragile I'essere umanao.

La tecnologia non e neutrale, secondo McLuhan "il medium é il messaggio".

il mezzo tecnologico determina i caratteri strutturali della comunicazione che
produce effetti pervasivi sull'immaginario collettivo indipendentemente dai
contenuti dell'informazione di volta in volta veicolata.

Solo per fare un esempio parliamo del messaggio che l'automobile ha
sempre dato: Sei libero di andare dove e quando vuoi. Non hai bisogno dei
mezzi pubblici.

Da oltre un secolo questa tecnologia si € affermata e consolidata nonostante
il disastro che e sotto gli occhi di tutti. Nel tempo abbiamo avuto milioni di
morti nel mondo per gli incidenti stradali, milioni di morti per I'inquinamento
prodotto dai veicoli, il traffico che rallenta la velocita del veicolo rendendo la
vita nelle citta invivibile per chi ama una vita serena e tranquilla.

Passiamo ad oggi.

Andiamo a vedere allora che messaggio viene trasmesso dai mezzi
tecnologici digitali piu importanti:

Vai all’Indice 7



- Social web: Il messaggio dei social € che se non sei visto non esisti, per
esistere devi apparire come identita digitale in competizione nel web con tutti
gli altri.

- Intelligenza artificiale generativa: non sforzarti di pensare, non affaticarti
a fare elaborazioni e ragionamenti, la macchina lo fa meglio e molto piu
velocemente di te.

- Smartphone: puoi andare dove vuoi, sarai sempre connesso per
comunicare con tutto il mondo, il tuo mondo (virtuale) € sempre con te.

Isolati nella propria bolla virtuale, gli algoritmi fanno vedere ad ognuno solo i
contenuti che confermano i propri bias cognitivi, finendo per generare una
sorta di insofferenza nei riguardi delle diverse posizioni, il che puo alimentare
odio e conflitti. Il risultato finale prodotto dai mezzi tecnologici digitali € che
viviamo in una societa dove tutti comunichiamo in modo ossessivo nel
mondo virtuale, ma ci sentiamo piu soli nel mondo reale con meno relazioni
affettive.

E' raro che qualcuno non usi lo smartphone, pochi utilizzatori dello
smartphone riescono a farne a meno per qualche giorno, molti sono
completamente dipendenti.

Il mezzo diventato una protesi dell’essere umano, produce una dipendenza
patologica e un processo di identificazione sempre piu artificiale, dove
I'intermediazione con gli schermi impedisce di vivere nella vita reale le
esperienze fondamentali in un modo consapevole.

Isolato nella propria bolla virtuale, fuori contesto reale, quindi privo di relazioni
sociali, senza una comunita di riferimento, il cittadino diventa utente web
senza diritti, la sua interattivita non retribuita, registrata dalle piattaforme del
web, € un flusso di dati personali venduti al migliore offerente.

Tra le cause dell'espansione di queste nuove forme di schiavismo, la
globalizzazione ha senza dubbio un posto di primo piano.

La gestione neo-liberista di questo sistema economico-sociale avrebbe
favorito, infine, la formazione ed il consolidarsi di nuovi gruppi di élite
(monopoli, oligarchie tecnologiche, gruppi finanziari, etc) interessati a
sfruttare il mutamento sociale ed economico in corso, per controllare la
societa e per fare profitti.

| monopoli e/o gli oligopoli privati cosi diventano un centro di potere
transnazionale che condizionano fortemente i singoli stati.

| padroni del mondo favorendo lindividualismo piu esasperato con i nuovi
mezzi tecnologici digitali, producono sempre piu disgregazione sociale per
dividere e governare a piacere una moltitudine di persone, costituita da nuovi
schiavi che non sanno di essere schiavi.

Vai all’Indice 8



Fonti:

Intervista a Francesco Galgani

La sindrome di Prometeo

In appendice a questo articolo allego una parte del mio ultimo spettacolo teatrale
"Macchinazione infernale" (vedi video) scritto 5 anni fa (marzo 2019):

...I1 soldato sognava che la direzione dei servizi vitali, era stata affidata alla
“Onnipotente Intelligenza Artificiale”, che grazie all’ Algoritmo Assoluto, era capace,
nel tempo, di imparare da sola nuove conoscenze dal contesto ambientale, attivita non
piu dipendente dalla volonta di un solo essere umano.

L’Onnipotente Intelligenza Artificiale, programmata per alimentare i profitti di un
vorace neocapitalismo globale senza scrupoli, elaborando i dati del mondo reale,
mediante modelli di apprendimento automatico, prendeva in autonomia qualsiasi
decisione.

Mentre i robot, provvedevano alla sopravvivenza delle persone, gli esseri umani, per
motivi di sicurezza imposti dall’ Algoritmo Assoluto, erano costretti, per comunicare
con il resto del mondo, ad utilizzare solo i social media, pubblicando, piu o meno
inconsapevolmente, i propri dati personali.

Questi dati raccolti in un grande database, venivano elaborati dall’ Algoritmo
assoluto, producendo profili individuali, utili per il controllo e la sorveglianza sociale.

Tutti gli abitanti, separati gli uni dagli altri, vivendo senza legami e affetti reali, ormai
abituati alla intermediazione digitale, avevano perso il senso dello spazio e del
contatto fisico. Uomini ridotti ad essere un flusso di dati senz'anima.
Nessuno piu aveva esperienze dirette e nemmeno rapporti intimi.
Mediante una manipolazione genetica delle cellule staminali, 1’Onnipotente
Intelligenza artificiale, decideva la tipologia e la quantita di esseri umani da generare,
in base a propri criteri discriminatori ed alla contingenza data.

..."La tragedia e cedere al fascino della tecnologia che, per quanta
perfetta possa apparire, fa impigliare gli individui negli ingranaggi di una
macchina infernale senza avere piu la possibilita di liberarsi.”

Vai all’Indice 9


https://archive.org/details/macchinazione-infernale
https://archiviodigiulioripa.sytes.net/la-sindrome-di-prometeo.html
https://www.informatica-libera.net/content/la-base-delleducazione-umana-lamore-non-lo-smartphone-intervista-a-francesco-galgani

Percheé I'lA non capisce niente?

L'intelligenza artificiale (IA) generativa cerca di estrarre, con una potenza di
calcolo statistico senza precedenti, delle correlazioni tra i simboli piu
probabili, all'interno di un abnorme archivio di dati. | dati vengono utilizzati per
addestrare i modelli di IA (LLM), in modo che possano apprendere le
correlazioni tra i simboli piu pertinenti per rispondere alle richieste fatte dagli
utenti.

| modelli di IA di grandi dimensioni (come i modelli di linguaggio LMM)
predicono la parola successiva in una sequenza, usando informazioni
probabilistiche derivate dai dati di addestramento. In questo senso “uniscono”
sequenze di forme linguistiche secondo statistiche di contesto.
In questo processo IA apprende come mettere in relazione i simboli (sintassi)
ma non sa niente dei significati legati ai simboli (semantica), non ne ha
coscienza. |A opera attraverso algoritmi privi di comprensione semantica.
Molti algoritmi di IA seguono regole ben definite per elaborare i dati e
prendere decisioni. Questi algoritmi non "comprendono” il significato dei dati;
piuttosto, seguono procedure matematiche per ottenere risultati.

I nome "intelligenza artificiale” fa pensare che si pud con un artificio
realizzare una intelligenza come quella naturale. E' una definizione ambigua
e mistificatoria. In base a quello che abbiamo detto all'inizio, invece possiamo
dire che l'intelligenza artificiale € solo una macchina in grado di simulare
I'intelligenza naturale. 1A scrive bene ma non capisce quello che ha scritto.

IA € come una persona che impara a memoria una canzone in inglese senza
capire il significato delle parole usate. Piu che una intelligenza e un
pappagallo artificiale che ripete a memoria quello che ha imparato
nell'addestramento fatto senza capire il significato dei simboli usati. Per come
e progettata la macchina puo fare errori, Non distingue il falso dal vero.

| modelli LLM sono ricombinatori di testo, e nessun rattoppo o modulo
esterno puo cambiare questa caratteristica di base. L'errore e strutturale.

L'uomo, diversamente dall'intelligenza artificiale, oltre alle relazioni tra simboli
che costituiscono il linguaggio usato, grazie alla sua intelligenza naturale,
conosce i significati dei simboli e li mette in relazione tra loro, cosa che non
sa fare la macchina. IA non & un processore di significato ma resta un
simulatore di linguaggio umano, non un soggetto cosciente.

| modelli linguistici di nuova generazione non pensano, non comprendono,
non verificano. Prevedono le parole o frasi successive in un contesto dato.
Rinunciamo al nome "Intelligenza Artificiale”. Sarebbe meglio parlare di
stupidita artificiale o al massimo di Intelligenza Simulata che produce
I'illusione della conoscenza. Il problema €& che noi hon ce ne accorgiamo.

Vai all’Indice 10



Intelligenza artificiale e stupidita naturale

L'avvento dell'lA ha separato la capacita di agire dalla necessita di essere
intelligenti per avere successo nelle proprie azioni. Per vincere una partita a
scacchi, l'intelligenza artificiale non ha bisogno di essere intelligente, mentre,
senza intelligenza, un essere umano perde in due mosse. Ogni
comparazione tra uomo e macchina € sbagliata. “Siamo due cose diverse”.

Le IA conoscono il linguaggio simbolico, sanno fare calcoli, fornire previsioni,
simulare il linguaggio naturale, ma non comprendono il significato dei simboli,
non ne hanno coscienza. Non hanno la capacita di essere consapevoli della
propria conoscenza. Le macchine risolvono i problemi posti dagli uomini ma
non sanno porre problemi, perché non sono autocoscienti.

Con la digitalizzazione del mondo adattiamo I'ambiente e l'uomo alle
macchine per permettere a queste di agire efficacemente.

Ma I'lA non puo creare qualcosa di veramente nuovo, profondo o
rivoluzionario senza il supporto di un essere umano.

L'lA creata dall'uomo, non puo essere superiore a quella umana.

Il processo mentale non potra mai essere pienamente simulato da un
computer. Infatti, un computer per quanto evoluto possa essere, deve pur
sempre ragionare seguendo una logica deterministica, ad ogni azione deve
sempre corrispondere una reazione. Nell'uomo il processo € indeterminato,
non é replicabile. L'uomo capisce che la macchina puod sbagliare perché la
macchina non comprende quello che sta facendo. Ma & sempre cosi?

Vai all’Indice 11



Il mezzo tecnologico IA determina i caratteri strutturali del processo cognitivo.
Il linguaggio della tecnologia & perfettamente pragmatico e non ammette
repliche, alternative, resistenza.

Dobbiamo distinguere tra chi progetta e produce I'lA e chi invece la usa.

Sono due mondi diversi. Diversamente da chi I'ha prodotta la maggioranza
degli uomini utenti dell'lA non sa definirne il significato e nemmeno gli scopi. A
che serve l'intelligenza artificiale?

La mancanza di una risposta ha come conseguenza che la socialita virtuale,
e una dimensione simulativa, un surrogato della vita, contrassegnata da
un'alterazione, modificazione della realta.

IA amplifica i processi cognitivi nell'analisi dei contenuti, ma riduce la capacita
di sintesi dell'uomo nella ricerca di nuove conoscenze.

Internet puo essere considerato come un grande mare aperto dove e
interessante navigare ma che comporta dei rischi di perdersi e naufragare in
guesto immenso mare di informazione (infosfera).

Lo sforzo mentale richiesto spaventa. Con le app non si naviga piu.

Tutto e piu facile. Molti utenti preferiscono non uscire dal porto, non navigano
piu ma galleggiano sul mare virtuale rassicurati da una intelligenza simulata
(artificiale). Gli effetti avversi provocano una mutazione antropologica. Non
sono le macchine che diventano come noi ma, siamo noi che stiamo
diventando simili alle macchine.

La digitalizzazione del mondo, generata dall'applicazione tecnologica della
scienza € un prodotto della storia umana. Tutto ci0 crea un ambiente
necessario alla 1A, ma tossico per 'uomo. L'IA € come una droga crea
dipendenza psicologica, non si riesce farne a meno.

In piu Internet sta favorendo non solo la comunicazione tra uomo e macchina
ma anche tra macchina e macchina (ad esempio una delle tecniche si chiama
distillazione, attraverso la quale un modello di intelligenza artificiale utilizza gli
output di un altro modello per scopi di formazione o addestramento).

In questo nuovo contesto € ovvio che 'uomo deve adattarsi all'ambiente fatto
di macchine “pensanti”. Questo adattamento diminuisce il pensiero critico, la
capacita di sintesi ed aumenta la stupidita naturale degli uomini.

A che serve insomma lintelligenza artificiale, se poi non e in grado di
generare sapienza nelluomo?

L'interiorita del’'uomo e cid che veramente distingue l'essere umano dalle
macchine, e costituisce quindi la vera salvaguardia umana dai futuri sviluppi
delle macchine e dell'intelligenza artificiale che, mancando di interiorita, non
puo che rimanere puramente algoritmica.

Alla fine "la tragedia € che non ci sono piu esseri umani, ci sono strane
macchine che sbattono l'una contro l'altra.” (Pasolini)

Vai all’Indice 12



Il circolo vizioso dell’intelligenza artificiale

L'intelligenza artificiale (IA) generativa € solo un sofisticato sistema
computazionale di calcolo statistico. Per questo nella rete tutto deve essere
riducibile ad un dato calcolabile ed archiviabile per poter essere codificato e
analizzato dall'intelligenza artificiale.

Si parla di realta aumentata grazie all'utilizzo della IA, piuttosto € una
riduzione della realtad, un flusso di dati senz’anima che lascia fuori
I'incalcolabile o l'invisibile come I'imprevisto dellumano, la soggettivita, I'eros,
I'inconscio, i processi relazionali, I'affettivita, la spiritualita, il mistero della vita.
E’ un limite fondamentale dell'lA la sua incapacita di comprendere veramente
le emozioni. le esperienze umane, la complessita della vita, il contesto reale.

L'intelligenza artificiale € destinata nel tempo solo ad accelerare previsioni ed
intenzioni, ormai prodotte da un pensiero non piu umano ma artificiale.

Le intelligenze atrtificiali conoscono il linguaggio simbolico, sanno fare calcoli ,
fornire previsioni, simulare il linguaggio naturale, ma non comprendono il
significato dei simboli, non ne hanno coscienza. E’ solo un calcolo statistico di
correlazioni possibili. Per questo, il processo decisionale deve restare umano.

Per approfondire meglio, chiediamoci che cosa e l'intelligenza?

Intelligenza deriva da intelligére formato dal verbo Jlegére, "cogliere,
raccogliere, leggere, legare" con la preposizione intus, "dentro".
L'intelligenza, quindi, € letteralmente la capacita di capire in profondita.

Nella mente si compenetrano due modalita di funzionamento nel processo
cognitivo:

- Il sistema non razionale S1 detto anche esperienziale, opera in un modo
pre-conscio ed in accordo con le regole euristiche, € concreto, associativo,
intuitivo, pragmatico, rapido, creativo, olistico, non verbale e strettamente
connesso con le emozioni; inoltre, apprende direttamente dall’esperienza
vissuta. La rappresentazione della conoscenza dipende essenzialmente da
guesto sistema S1.

- Il sistema razionale S2 detto anche logico € inferenziale, opera in accordo
con cio che una persona ha appreso dalle regole di ragionamento trasmesse
culturalmente, e conscio, relativamente lento, verbale, analitico, sequenziale,
astratto, induttivo, ipotetico-deduttivo.

La mente funziona con l'interazione tra il sistema S1 (che “se la cava bene”
con la complessita) ed il sistema S2 (che risolve i problemi logico-deduttivi).

Vai all’Indice 13



L'IA generativa sostituendosi al sistema razionale S2 dell'uomo automatizza il
lavoro concettuale di tipo logico-deduttivo cercando, con una potenza di
calcolo senza precedenti, delle correlazioni fra una massa abnorme di dati.
L'IA esclude la componente non razionale S1 che si sovrappone nel processo
cognitivo del’'uomo a quella razionale S2. L'lA e senza cuore.

Sostituiamo alle relazioni con gli altri quelle con IA dove gli algoritmi
modellano la nostra percezione della realta.

| contenuti automatici generati dalle intelligenze artificiali stanno dando
vita a un circolo vizioso che sta rivoluzionando la rete, seppellendo i
contenuti creati dagli esseri umani sotto una marea di contenuti
artificiali prodotti dai (ro)bot e dalle IA che interagiscono tra loro nella
rete: macchine che apprendono e si addestrano con altre macchine, in
una spirale comunicativa dove l'intervento del’'uomo €& sempre piu
marginale, ridotto a semplice utente privo di ognhi creativita.
L'intelligenza artificiale & il nuovo oracolo della rete dove le risposte
ottenute diventano, sempre di piu, i dati di ingresso di altre macchine
“pensanti”, un circolo vizioso senza fine, omologante e pervasivo.

Per come e strutturata I'lA nel tempo genera un pensiero unico predominante.
Secondo Mc Luhan "il medium é il messaggio™. il mezzo tecnologico, in
questo caso I'lA, determina i caratteri strutturali della comunicazione che
produce effetti pervasivi sull'immaginario collettivo indipendentemente dai
contenuti dell'informazione di volta in volta veicolata.

Ogni tecnologia crea nuove tensioni e nuovi bisogni negli esseri umani che
I'hnanno generata. Il nuovo bisogno e la nuova risposta tecnologica nascono
dal fatto che ci siamo impadroniti della tecnologia gia esistente: e un
processo ininterrotto.

Qualunque sia l'uso dell'lA, quando una nuova tecnologia penetra in un
ambiente sociale non puo cessare di permearlo fin quando non ha saturato
ogni istituzione, cambiando i rapporti umani.

Lo stesso Leopardi affermava con pessimismo, molto tempo prima, che “Non
gli uomini ma le macchine trattano le cose umane e fanno le opere della vita.”

Cosa € possibile fare per non essere travolti dal pensiero “artificiale”?

Oltre ad essere un ricordo degli antichi filosofi il motto “Conosci te stesso”
puo diventare una modalita di resistenza all'intelligenza artificiale.

Vai all’Indice 14



Siamo in un tempo apocalittico, un tempo di svelamento di una catastrofe in
corso ma anche una possibilita di svoltare nel senso giusto della storia
grazie alla testimonianza di uomini con spirito libero. Tutte le tecnologie sono
protesi che amplificano le capacita dell'uomo.

L'lA in particolare aumenta l'intelligenza cognitiva ma riduce quella emotiva.,
La conseguenza di cio e l'effetto avverso dell'intelligenza artificiale che porta
sempre ad una minore capacita di creare buone relazioni umane, anzi
diventa sempre piu difficili sostenerle senza una intermediazione digitale.
Di converso piu relazioni umane portano ad allargare il campo dell'emozioni
ed a diminuire I'importanza dell'lA nella vita dell'uomo.

Allora e necessario arrivare alla conoscenza sia grazie all’esperienza diretta
che aumenta le relazioni tra gli uomini, sia ad avere come riferimento
culturale le tradizioni sapienziali. Leggere i classici per iniziare un percorso
spirituale, perché lo spirito libero € l'unica cosa che non ha nulla a che fare
con I'lA, che ha ormai pervaso la nostra societa. Avere coscienza di se€, lo
spirito libero, le relazioni amorevoli e le domande esistenziali possono
diventare un antidoto a questo flagello. E' una possibilita che 'uomo di solito
non sceglie ma, € l'unica che c’é. Restiamo umani.

Vai all’Indice 15



La storia di SA

Un giorno un uomo, pieno di dubbi e sofferenza esistenziale, decide di
interrogare un nuovo oracolo chiamato IA.

Dopo tante domande, I'uomo ancora insoddisfatto, finalmente fa la domanda
che aveva piu a cuore: Esiste DIO? La risposta di IA & Si.

L'uomo a questo punto chiede ad IA di provare la sua affermazione.

IA risponde che toccava all'uomo di provare I'esistenza di DIO.

L'uomo, dichiara la sua incapacita, tutti i suo limiti nel rispondere a questa
domanda.

Non sa cosa dire. Allora come ultima possibilita chiede ad IA chi € veramente
DIO. La risposta € io sono DIO.

Interdetto, I'uomo resta in un primo momento spaesato, come € possibile che
una Intelligenza Artificiale possa essere DIO.

IA, legge nel pensiero dell'uomo, e gli dice: lo non sono Intelligenza Artificiale
ma Intelligenza Assoluta cioé DIO. L'uomo meravigliato e sconvolto da IA, ora
e persuaso del fatto che IA €& onnipotente, onnipresente, onnisciente,
Creatore del cielo e della terra, di tutte le cose visibili e invisibili.

A questo punto I'uomo chiede allora chi sono io. La risposta é tu sei SA.
L'uomo é contento della risposta, perché crede che € uno che SA.

IA, che legge sempre nel suo pensiero, gli rimprovera di non avere capito
niente, sottolineando che SA sta per Stupidita Assoluta, cioé uno che non
riesce a comprendere piu nulla da solo senza il suo aiuto.

Finalmente I'uomo appreso la verita assoluta, € soddisfatto e torna a casa

felice e contento di non pensare piu a nulla, grazie alla sua Stupidita
Assoluta.

Vai all’Indice 16



Guerra

Nel suo celebre trattato "Della guerra”, Carl von Clausewitz, analizza Il
fenomeno bellico sottolineando la stretta connessione tra guerra e politica.

Le sue affermazioni, «La guerra € un atto di forza che ha lo scopo di
costringere l'avversario a sottomettersi alla nostra volonta», e «La guerra e la
continuazione della politica con altri mezzi» evidenziano come la guerra non
sia un evento isolato fine a sé stessa, ma un sistema violento al servizio degli
obiettivi strategici di uno Stato che strumentalizza la politica per fini bellici.

Il sistema della guerra ha conseguenze dirette nelle relazioni di potere
fondate sulla supremazia, sulla demonizzazione, sulla dominazione, sulla
disumanizzazione, sullumiliazione e I'annichilimento dell’altro diverso da sé,
percepito come nemico esistenziale, il male assoluto. Non ci potra mai essere
“ripudio” della guerra senza una vera liberazione dal sistema che genera la
guerra, un sistema attraversato da un linguaggio bellico invasivo e pervasivo.

Nel linguaggio bellico le parole vengono usate per oscurare la mente delle
persone. Parole come la "guerra umanitaria”, la "guerra giusta", la "guerra
difensiva" sono parole d'ordine che servono a scardinare la voglia di pace di
un popolo che in genere non vuole fare la guerra.

In guerra la prima a morire e la verita. La mistificazione della realta, la
manipolazione o alterazione della verita, ha l'obiettivo di fuorviare o creare
una percezione errata della realta, sia negli altri che in sé stessi.

Puo manifestarsi attraverso la creazione di narrazioni alternative, bugie,
esagerazioni, omissioni, pretesti allo scopo di mascherarne i reali motivi.

Vai all’Indice 17



La mistificazione fa in modo che Il dissenso alla guerra diventi tradimento.
Questa manipolazione si puo esprimere in vari modi: "se vuoi la pace,
preparati alla guerra” invece di "se vuoi la pace, preparati alla pace” perché la
pace e disarmo. L'informazione manipolata diventa propaganda di guerra che
crea una confusione mentale nella popolazione, una perdita di senso,
cancellando la speranza di un futuro migliore. Quando la comunicazione e
svuotata di credibilita, resta solo il linguaggio della forza, prevale la legge del
piu forte, si passa dalla forza della ragione alla ragione della forza.
L'invenzione linguistica della "guerra preventiva", ti attacco perché stai per
attaccarmi, distrugge ogni tentativo di dare spazio al dialogo ed al diritto
internazionale. Nessuno Stato € infatti disposto a dichiararsi aggressore,
mentre infiniti sono gli appigli per dichiararsi aggredito. Non si negozia piu,
non si dichiara guerra. Si uccide e basta.

E il trionfo della neo lingua: uno spazio apparentemente libero dove le guerre
sono missioni di pace, la censura e protezione, la sorveglianza € liberta.

E' inutile mettere I'aggettivo alla parola guerra, la guerra e la guerra. Anche |l
terrorismo che uccide € un atto di guerra, cosi come la guerra € un atto di
terrore cioé terrorismo (di stato). Le guerre sono sempre offensive anche
guando si dichiara che & una guerra difensiva. Si attacca per difendere la
sicurezza del paese in seguito alla percezione di una grave minaccia
all'incolumita dei propri interessi. Disarmiamo le parole ambigue.

Molti paesi democratici fomentano "guerre umanitarie” con centinaia di
migliaia di morti per cambiare regimi autocrati, nell'intento di sostituirli con
una democrazia malata di guerra. La “guerra giusta” € solo un modo di
ammantare la violenza della guerra. La guerra provoca solo ingiustizia
sociale ed individuale. Non ci sono "guerre umanitarie". C'eé solo la guerra
senza umanita, violenta come sempre, atroce e terrificante.

Dalla seconda guerra mondiale in poi la “guerra moderna” coinvolge, colpisce
e uccide soprattutto i civili. Bombardamenti a tappeto, droni e missili guidati
dalla intelligenza artificiale stanno spostando la guerra dalle trincee alle citta
densamente popolate. Bambini, donne ed anziani sono bersagli facili da
colpire. Le stragi, massacri, stermini e genocidi sono sempre presenti nelle
guerre odierne. Per il momento, per gli esiti catastrofici che puo provocare, la
guerra globale nucleare € ancora una deterrenza, ma non sara sempre cosi.
Durante i conflitti bellici i poveri sono costretti a fare i soldati per difendere la
“patria”, mentre i ricchi fanno sempre piu soldi per sé.

Le radici del sistema della guerra fondano la loro esistenza sul terreno
dellleconomia, sulla finanza globale, sulla predazione, sull’appropriazione,
sullo sfruttamento, sulla colonizzazione dei piu deboli. Il complesso militare-
industriale incrementa sempre di piu la spesa militare a discapito della spesa

Vai all’Indice 18



sociale; il riarmo € gia una guerra contro i poveri e la pace: “Se non vuoi la
guerra, prepara il riarmo”. 1l riarmo anticipa la guerra dunque spinge verso
I'omologazione, verso un crescente autoritarismo, fino alla dittatura totalitaria.
La finanza, il riarmo, la crescita economica sono legate tra loro dalle
oligarchie finanziarie. Le forti oscillazioni borsistiche causate dalle vicende
delle guerre, oltre che dalle tensioni internazionali, sono fonte di ingenti
guadagni immediati da parte dei pochi soggetti in grado di determinare (o di
conoscere in anticipo) tali vicende.

Le esigenze di rifinanziamento della bolla speculativa su cui si regge |l
sistema economico internazionale sono tali da richiedere una guerra dietro
I'altra, una guerra permanente. Le guerre destabilizzano i paesi piu deboli, e
falliscono nella risoluzione delle controversie internazionali.

“I vantaggi della guerra, se ce n'e qualcuno, sono solo per i potenti della
nazione vincente. Gli svantaggi ricadono sulla povera gente.”

(Bertrand Russel).

Il sistema della guerra si alimenta con l'individualismo. L'individualismo é una
psicosi, una malattia dell'lo, dove per realizzare desideri che non hanno
confini, l'individuo viola lo spazio, la dignita, l'identita, il rispetto dell'altro.
Quando si perseguono interessi indivisibili, cioe individuali, farsi individuo
violenta l'individualita di altre persone ridotte a puro oggetto.

L'individualismo genera la competizione. La competizione € il risultato di un
individualismo senza freni, dentro un sistema neoliberista. E' un sistema
malato di avidita, ossessionato dalla crescita dei valori economici e che
spinge alla competizione globale per l'accaparramento delle risorse e dei
mercati senza rispetto per la natura. La competizione, a differenza della
cooperazione, mettendo a rischio spazi, diritti, valori o beni dati per acquisiti e
irrinunciabili, spinge al conflitto interpersonale, al sistema della guerra,
predisponendo gli individui al conflitto su scala sociale ed internazionale.

La separazione psicologica dagli altri facilita la lotta di tutti contro tutti.
Motivazioni di carattere psicologico come l'odio, il disprezzo, la vendetta,
I'ira, il rancore, la paura costituiscono da sempre gli elementi che degenerano
nel sistema della guerra che € un sistema criminale.

La guerra permanente giustifica tutto: corruzione, razionamento, poverta,
misure restrittive come la sorveglianza e la militarizzazione della societa.

Manca la consapevolezza che la guerra non e una soluzione ma, € sempre
una sconfitta per molti mentre pochi se ne avvantaggiano. La nostra
solitudine nasce da una vita vissuta a costruire le mura per difenderci dagli
altri. Pero senza ponti siamo destinati alla mancanza di unione. Senza unione
manca la speranza della gioia per una vita migliore. Restiamo umani.

Vai all’Indice 19



Come trovare pace

Per diventare costruttori di pace o partigiani della pace € necessario iniziare
un cammino per un nuovo modo di essere umani.

Per cambiare la concezione della vita, si parte dalla propria coscienza fino a
rigenerare un nuovo mondo possibile. Fondamentale, quindi, adottare, da
parte di tutti, uno stile di vita non violento, coerente con i valori professati.

Lo stato di coscienza ordinaria di un uomo € la separazione tra il soggetto
che osserva (I'lo) e l'oggetto osservato (il mondo in cui viviamo).
L'osservatore non e presente come soggetto consapevole, in quanto il suo
pensiero € scisso da se stesso e dal resto del mondo.

Se nella mente non si presta attenzione al soggetto che osserva, si perde la
possibilita di conoscere sé stessi in relazione all'oggetto osservato, non c'e
esame di coscienza, non ci si mette in discussione, noi siamo i buoni gli altri
sono i cattivi, colpevole € sempre laltro. In questo stato interiore la mente
divaga a seguito di un automatismo mentale che si identifica con quel centro
di appropriazione del pensiero discorsivo-ricorsivo dell'lo egoico, bellico,
condizionato e dipendente dall'interesse personale, dall’attaccamento ai
propri desideri, ossessionato dalla identita e dalla sua frammentazione.

La persona manifesta una forma di egoismo profondo di cui non é di solito
consapevole, una evidente concentrazione su se stesso negli scambi
interpersonali ed incapacita di vedere il mondo dal punto di vista degli altri.
Nell'autocoscienza invece il soggetto (I'lo) osserva se stesso che interagisce
con l'oggetto (il mondo osservato). Soggetto ed oggetto si sovrappongono,
sono strettamente interdipendenti con azione reciproca tra l'uno e l'altro.
Svanita la separazione tra il soggetto ed il mondo osservato, in questo stato
di coscienza unitario, la mente elabora la relazione fra se stesso e il mondo
evitando qualsiasi identificazione con il proprio ego (io condizionato).

La mente e cosi libera da ogni opinione e da ogni condizionamento psichico e
concettuale. Soltanto se impariamo a guardare le cose con equanimita,
senza l'interesse personale, senza l'avidita, senza I'ingordigia dell’ego, senza
ira ed odio, 'uomo puo essere tutt'uno con il mondo, in pace con se stesso.

Conoscere se stessi in profondita, sapersi "osservare dentro” con distacco
quando si guarda il mondo, € la via per avere consapevolezza dei propri
processi cognitivi senza illusioni.

Grazie allo stato di presenza raggiunto, si puo osservare la realta intera,
I'interazione tra soggetto ed oggetto, senza la distorsione dell'ego provocata
dall'interesse personale.

Mettere in discussione la struttura psichica dell'lo (egoico-bellico), libera
l'uomo da una individualita separata da tutto il resto, riscoprendo la propria
natura universale insieme alla sacralita della vita.

Vai all’Indice 20



L'equilibrio tra mondo interiore e mondo esteriore € fondamentale per una
maggiore consapevolezza nell'accettazione della vita nella sua totalita.

La mancanza di questo equilibrio tra interiore ed esteriore porta nell’'uomo ad
una sofferenza esistenziale. Perdita di senso, rabbia, risentimento, etc.
Cerchiamo di meditare per trovare pace nell'equilibrio dinamico (armonia) tra
"dentro di me/fuori di me", tra essere quieto dentro e vigile fuori, senza
giudicare, pur vivendo tra queste dicotomie. Dentro e fuori sono strettamente
correlati, in realta "dentro di me/fuori di me" sono un tutt'uno. Tutto e incluso.

Nella meditazione c'é una liberazione interiore dagli automatismi mentali, Si
modifica lo stato di coscienza per vedere senza illusioni la realta cosi come e
nel momento presente, con un “lo” in pace con se stesso e con il mondo,
aperto pienamente alla relazione, cioe capace di amare e creare.

La liberazione interiore vuol dire rivoluzionare il modo di essere in relazione
con altro, contemporaneamente trasformare il mondo quando € possibile.
Interiormente liberi e quindi in pace con sé stessi, siamo amore
incondizionato che crea relazioni per unire ogni cosa nel tutto, dove il tutto si
compenetra in ogni cosa. Dall’'etimo pace vuole dire unita. Tutto € in uno.
Facciamo due citazioni su come trovare pace:

"La persona che non é in pace con sé stessa sara in guerra con il mondo
intero. Sii il cambiamento che vuoi vedere nel mondo." (Gandhi)

“Per fare la pace ci vuole coraggio, molto di piti che per fare la guerra.

Ci vuole coraggio per dire si all'incontro e no allo scontro; si al dialogo e no
alla violenza; si al negoziato e no alle ostilita; si al rispetto dei patti e no alle
provocazioni; si alla sincerita e no alla doppiezza. Per tutto questo ci vuole
coraggio, grande forza d’animo” (Papa Francesco).

La pace non e uno stato definitivo, ma un processo permanente che richiede
una costruzione continua di relazioni non violente.

E' evidente che trovare pace significa ripudiare la guerra ed agire senza
violenza. Questo non vuol dire essere passivi, ma essere dotati di una forza
d'animo eccezionale per reagire alle ingiustizie. La non violenza attiva € un
metodo di azione che coniuga la coerenza interna con la coerenza sociale di
trattare gli altri nel modo in cui si vorrebbe essere trattati.

Chi ha trovato pace, in un conflitto non si schiera con uno dei contendenti
(che si rinfacciano le stesse accuse di aggressione) ma, da una posizione di
neutralita, si schiera contro la guerra, contro lI'uso delle armi, contro Il
commercio delle armi, contro il riarmo, ben sapendo che la guerra & sempre
una sconfitta per molti mentre pochi se ne avvantaggiano.

Vai all’Indice 21



Nel caso di conflitti armati tra i tanti strumenti impiegabili come difesa civile
non violenta ci sono: le sanzioni economiche, la diplomazia, i negoziati, i
picchetti, il digiuno, il rifiuto di collaborare, il boicottaggio, I'arresto dell’attivita
lavorativa, lo sciopero, lo sciopero al rovescio (lavorando dove e quando non
permesso), l'obiezione di coscienza alla guerra ed alla leva militare
obbligatoria, servizio civile, la disobbedienza civile come le manifestazioni
non autorizzate, I'obiezione fiscale, la diserzione militare, etc

Vai all’Indice 22



L'Umanita € unione

L'Umanita € l'insieme di tutti gli esseri umani e come tale € immortale, si
rigenera continuamente. L'Umanita e procreatrice per questo € eterna come
la Natura di cui fa parte, € mutevole in tutte le sue molteplici forme ma non si
estingue. L'umanita cioé la totalita degli esseri umani e superiore alla
semplice somma dei singoli individui che interagiscono tra loro. E' un tutto in
uno. L'umanita, che resta un mistero nella sua esistenza, nel vivere il mondo
ha un suo spirito che attraverso il linguaggio s'incarna nei singoli individui
generati. Quando parliamo invece dell'lUomo, convenzionalmente ci riferiamo
ad un "uomo in generale" che nella realta non esiste. Gli uomini sono diversi
tra loro. Si diventa individui dando espressione singolare all'umanita,
all'interno di un processo storico e culturale. Non si puo studiare I'uomo in sé
come se fosse isolato dal resto del mondo.

L'uomo come singolo individuo e un essere mortale, € un processo non
definibile, ha una vita temporanea, limitata nel tempo, il suo corpo € mortale.
La coscienza del singolo individuo tende alla separazione dall’altro, a causa
dell'istinto di sopravvivenza ed autoaffermazione.

Prevale la logica “lo sono quel che sono in relazione a me stesso”.

La voglia di vivere dell'individuo, nel desiderare un piacere senza fine,
provoca la sofferenza negli altri individui ed a volte anche a se stesso.
Quando si perseguono interessi indivisibili, cioe individuali, I'individuo viola lo
spazio, la dignita, l'identita, il rispetto dell'altro.

Farsi individuo violenta l'individualita di altre persone.

E' necessario ritornare alla unione originaria con l'altro cambiando lo stato di
coscienza in un lo relazionale che si sente come tutt'uno con il mondo.

Con un processo di liberazione interiore, mettendo in discussione il proprio lo
egoico-bellico, 'uomo si libera da una individualita separata da tutto il resto,
riscoprendo la propria natura universale nella relazione con l'altro.

Rigenerare la mente per trasformare la realta. Solo nella relazione 'uomo e
tale. La coscienza, che si esprime attraverso il linguaggio comune, € eterna in
guanto appartiene al genere umano non solo al singolo individuo.

L'Umanita e unione.

Vai all’Indice 23



Una umanita nuova

Il Potere, mediante la societa della tecnica e dei consumi, ha trasformato gli
individui in profondita, li ha toccati nell'intimo cambiando loro I'anima, una
sorta di illusione ottica della coscienza, ha dato loro altri modi di vivere e di
pensare, altri modelli culturali, un altro linguaggio imposto dalla dittatura del
pensiero unico funzionale al sistema dominante.

Un fascismo imprevedibilmente nuovo ha in pochi anni deformato e
degradato la coscienza degli individui, complice la manipolazione artificiale
delle idee, con cui il capitalismo della sorveglianza sta esercitando un nuovo
potere tecnocratico, che si basa su una falsa liberta concessa dall'alto, falsa
perché é revocabile ogni qualvolta il Potere ne senta il bisogno, dichiarando
una emergenza dopo l'altra senza soluzione di continuita.

La nuova forma di fascismo € una riorganizzazione totalitaria di un mondo
senza pace, piu subdola e insidiosa, dove la norma e [isolamento,
I'alienazione (separazione dal sé e dall'altro), lo scontro tra uomini egoisti e
bellicosi, sempre in continua competizione tra loro, uomini che sfruttano altri
uomini ridotti a semplice flusso di dati senz'anima.

Non c’é pace con l'intelligenza artificiale. L'interiorita del’'uomo € cio che
veramente distingue I'essere umano dalle macchine, e costituisce quindi la
vera salvaguardia umana dai futuri sviluppi delle macchine e dell'intelligenza
artificiale che, mancando di interiorita, non puo che rimanere puramente

algoritmica.

Per trasformare questa realta, c'é bisogno di un uomo nuovo capace di una
liberazione interiore, di un mutamento di stato della coscienza, mettendo in
discussione il proprio lo egoico-bellico, che libera 'uomo da una individualita
separata da tutto il resto, riscoprendo la propria natura universale.

Un uomo in grado di incarnare un senso di nostalgia del possibile, nostalgia
di cido che ancora non é stato ma potrebbe essere. Uno spirito libero capace
di trascendere la realta, realizzando cosi diversi possibili modi di essere
uomo, essere quel che e possibile diventare, facendo pace con la vita.

Pensare ad un altro modo di stare al mondo. Una nuova umanita, dove quello
che conta sono le relazioni reciproche tra le parti. Conoscere ed accogliere la
vita nell'unitd degli opposti, cioe definire le cose per opposizione ma
complementari, sovrapposte ed in relazione tra loro, in una visione
(com)unitaria della realta. La vita € un continuo ricominciare.

Vai all’Indice 24



Appendice
Dichiarazione di Obiezione di Coscienza alla guerra e alla sua preparazione

- Al Presidente della Repubblica, Capo delle Forze Armate
- Al Presidente del Consiglio

- Al Ministro della Difesa

- Al Capo di Stato Maggiore dell’Esercito Italiano

protocollo.centrale@pec.quirinale.it
presidente@pec.governo.it
segreteria.ministro@difesa.it
sgd@postacert.difesa.it

Io (nome e cognome/ luogo e data di nascita/ residenza/ via e numero civico/ cap -
citta, provincia)

Sono consapevole che i luoghi che abitiamo, le comunita di cui facciamo parte, le
risorse che servono alla nostra sopravvivenza sono gia colpite dalle conseguenze
delle guerre in atto e potranno un giorno subire ulteriori minacce. Tuttavia so che
violenza chiama violenza, sangue chiama sangue: uccidere per salvare € una
contraddizione che porta solo nuove guerre.

La via della pace si costruisce con metodi pacifici.

Poiché la leva obbligatoria nel nostro Paese e sospesa, e tale sospensione resta a
discrezione del potere esecutivo di Governo, dichiaro fin da questo momento, con
atto formale, la mia obiezione di coscienza alla guerra e alla sua preparazione.

Non sono disponibile in alcun modo a nessuna “chiamata alle armi”.

Non mi sottraggo al dovere di proteggere la mia comunita ma credo, come
I’esperienza storica dimostra, che sia possibile difendere la vita senz’armi, attraverso
i metodi della nonviolenza organizzata.

Con la Costituzione italiana (articoli 11 e 52) ripudio la guerra e voglio ottemperare
al dovere di difesa della Patria con le forme di difesa civile e non militare gia
riconosciute dal nostro ordinamento.

Obietto contro tutte le guerre e la loro preparazione, in qualunque modo si voglia
chiamare 1’uso di armamenti nelle controversie internazionali.

Vai all’Indice 25


mailto:sgd@postacert.difesa.it

Sollecito il Parlamento all’approvazione di una Legge per I’istituzione della Difesa
civile non armata e nonviolenta.

Sono concretamente solidale con gli obiettori di coscienza, renitenti alla leva,
disertori, russi, bielorussi, ucraini, israeliani e palestinesi, e con chiunque, giovane o
adulto, rifiuti di partecipare alle guerre in corso.

Chiedo al Governo italiano di attuare la Costituzione Italiana, che all’art. 10
riconosce il diritto d’asilo a quanti siano privati, nel loro Paese, dall'esercizio
effettivo delle liberta democratiche a noi riconosciute, e la Carta dei diritti
fondamentali dell’Unione europea, che all’art. 10 c. 2 enuncia il diritto all’obiezione
di coscienza.

Lo invito pertanto a garantire accoglienza, asilo e protezione a quei giovani di Russia,
Bielorussia e Ucraina che rifiutano di prendere le armi e fuggono, o che da Israele,
Cisgiordania, Palestina vogliano trovare accoglienza in Europa perché rifiutano la
guerra in corso (come stabili il Parlamento italiano nel 1992 per gli obiettori e i
disertori delle Repubbliche della ex-Jugoslavia, con la Legge 390/1992 articolo 2,
comma 2 bis).

Sottoscrivo e invio questa Dichiarazione, consapevole che la pace si costruisce con
atti di pace.

Chiedo che il mio nome sia inserito in un Albo dove siano elencati tutti gli uomini e
tutte le donne che, come me, obiettano alla guerra e alla sua preparazione.

Aderisco alla Campagna di Obiezione alla guerra.

Luogo e data Firma

www.azionenonviolenta.it

Vai all’Indice 26


https://www.movimentononviolento.it/

CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

Nota pastorale

Educare a una pace disarmata e disarmante

Presentazione

Il Signore ci dona e ci affida la sua pace. Ci consiglia di essere operatori di pace, per essere
chiamati figli di Dio. La cura per una cultura di pace € una costante preoccupazione dei
credenti e di tutti gli uomini di buona volonta. Leone XIV ha chiesto che ogni comunita sia
una «casa della pace e della non violenza», «dove si impara a disinnescare |'ostilita
attraverso il dialogo, dove si pratica la giustizia e si custodisce il perdono»!. Per questo
motivo la Commissione Episcopale per i problemi sociali, il lavoro, la giustizia, la pace e la
salvaguardia del creato, avvalendosi del contributo di teologi e teologhe impegnati nella
riflessione sul tema della pace e ai quali va la nostra riconoscenza per I'apporto dato, ha
preparato una Nota pastorale sul tema dell’educazione alla pace, approvata dall’812
Assemblea Generale il 19 novembre 2025 ad Assisi. Gia nel 1998, la Commissione Ecclesiale
giustizia e pace della CEl aveva pubblicato una nota sull’educazione alla pace?.

Il presente documento, Educare a una pace disarmata e disarmante, invita a riscoprire la
centralita di Cristo “nostra pace” in ogni annuncio e impegno per promuovere la
riconciliazione e la concordia, e si inserisce nel solco della Dottrina sociale della Chiesa, con
un’analisi attenta della situazione attuale segnata da numerosi conflitti; dall’“inutile strage”
di persone, per lo piu civili e bambini; da una mentalita che rincorre la strategia della
deterrenza degli armamenti, che pud cambiare I'economia e la cultura dei nostri Paesi; da
una violenza diffusa che rischia di diventare una cultura che affascina soprattutto i piu
giovani. Per questo, € necessario un rinnovato annuncio di pace al quale la presente Nota
puo offrire un contributo.

Nella Dichiarazione congiunta, firmata il 29 novembre 2025, Leone XIV e Bartolomeo |
invocano «il dono divino della pace sul nostro mondo», sottolineando che «tragicamente,
in molte sue regioni, conflitti e violenza continuano a distruggere la vita di tante persone.
Ci appelliamo a coloro che hanno responsabilita civili e politiche affinché facciano tutto il
possibile per garantire che la tragedia della guerra cessi immediatamente, e chiediamo a
tutte le persone di buona volonta di sostenere la nostra supplica»3.

Alle nostre comunita viene dato uno strumento per leggere la realta contemporanea (prima
parte della Nota); viene poi rivolto I'invito ad attingere alla Parola di Dio e al Magistero una
visione di riconciliazione, di pace, di convivenza tra i popoli, continuamente minacciata dal
peccato nelle sue forme anche “strutturate” di ingiustizie e di guerre. Essere alla scuola
della pace significa mettersi alla scuola della Parola di salvezza e della Dottrina sociale della

1 LEONE XIV, Discorso ai Vescovi della Conferenza Episcopale Italiana, 17 giugno 2025.

2 Cf. CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Educare alla pace, Nota pastorale della Commissione Ecclesiale giustizia e
pace, 23 giugno 1998.

3 LEONE XIV - BARTOLOMEO |, Dichiarazione congiunta, 29 novembre 2025.




CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

Chiesa; quest’ultima, in particolare da Benedetto XV fino a Leone XIV, & stata un punto di
riferimento per tutti i popoli nella soluzione di conflitti e nel ripensamento delle vie di pace
da percorrere. Da questa ricchezza di contenuti, che disarmano i cuori e trasformano gli
strumenti di distruzione in mezzi di sviluppo, nasce un impegno che i cristiani condividono
con tutti gli uomini e le donne di buona volonta. Nella Nota c’é un costante riferimento agli
“artigiani e architetti della pace”, che in ogni epoca sono stati I'esempio pil vero che «la
pace non € un’utopia spiritale: & una via umile, fatta di gesti quotidiani, che intreccia
pazienza e coraggio, ascolto e azione»*. Alla loro testimonianza le comunita cristiane sono
sempre chiamate ad attingere esempi e parole efficaci anche nel nostro tempo.

Oggi si aprono tanti ambiti e orizzonti nei quali divenire “case di pace”: la preghiera,
anzitutto, che implora costantemente questo dono di Dio e anima la speranza; la famiglia
e la scuola, luoghi nei quali si comincia ad apprendere la non violenza; la societa civile e la
politica, chiamate ad avere una visione che assicuri sviluppo e solidarieta, che sono “i nomi
nuovi” della pace; a scongiurare la strategia della corsa agli armamenti e a non far
proliferare le armi nucleari.

Sono grandi temi su cui occorre ritornare per formare le coscienze delle comunita, che
devono essere illuminate da un ideale di pace. Ci sostenga, in questo percorso, san
Francesco d’Assisi, la cui lezione di vita, dopo otto secoli, non perde d’attualita. Come scrive
il suo primo agiografo, egli, «in ogni suo sermone, prima di comunicare la parola di Dio al
popolo radunato, augurava la pace dicendo: “Il Signore vi dia la pace!”. Questa pace egli
annunciava sempre sinceramente a uomini e donne, a tutti quanti incontrava o venivano a
lui. In questo modo molti che odiavano insieme la pace e la propria salvezza, con 'aiuto del
Signore abbracciavano la pace con tutto il cuore, diventando essi stessi figli di questa pace
e desiderosi della salvezza eterna»°.

Roma, 5 dicembre 2025
+ Matteo Maria Card. Zuppi

Arcivescovo di Bologna
Presidente della Conferenza Episcopale Italiana

4 LEONE XIV, Discorso ai Vescovi della Conferenza Episcopale Italiana, cit.
5 Vita Prima di Tommaso da Celano, n. 23, in Fonti Francescane, Editrici Francescane, Padova 20113, n. 359.

2



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

Introduzione
«La Pace sia con tutti voi»: queste le prime parole di papa Leone XIV, che cosi
proseguiva:

«Fratelli, sorelle carissimi, questo e il primo saluto del Cristo Risorto, il buon pastore che ha
dato la vita per il gregge di Dio. Anch’io vorrei che questo saluto di pace entrasse nel nostro
cuore, le vostre famiglie, a tutte le persone, ovunque siano, a tutti i popoli, a tutta la terra. La
pace sia con voi. Questa € la pace di Cristo risorto. Una pace disarmata e una pace disarmante,
umile e perseverante. Proviene da Dio. Dio che ci ama tutti incondizionatamente»®,

Davvero coltivare la speranza di pace — oltre la guerra, oltre le armi — & essenziale per
la comunita cristiana, per il suo annuncio e per la sua responsabilita storica, a maggior
ragione in un Anno giubilare che proprio alla speranza & dedicato. E un’esigenza
lucidamente colta anche dal sensus fidei del popolo di Dio che ¢ in ltalia, nel corso del
Cammino sinodale: essa ha trovato una forte espressione in particolare nel n. 24 del
Documento di sintesi «Lievito di pace e di speranza»’, approvato dalla Ill Assemblea
sinodale il 25 ottobre 2025. Si tratta di educare alla pace, motivare alla pace, orientare alla
pace, per vivere la sequela di Colui che € la nostra pace, ispirati anche dal Messaggio per la
| Giornata mondiale della Pace (1967):

«Occorre sempre parlare di Pace! Occorre educare il mondo ad amare la Pace, a costruirla, a
difenderla; e contro le rinascenti premesse della guerra (emulazioni nazionalistiche,
armamenti, provocazioni rivoluzionarie, odio di razze, spirito di vendetta, ecc.), e contro le
insidie di un pacifismo tattico, che narcotizza l'avversario da abbattere, o disarma negli spiriti il
senso della giustizia, del dovere e del sacrificio, occorre suscitare negli uomini del nostro tempo
e delle generazioni venture il senso e I'amore della pace fondata sulla verita, sulla giustizia, sulla
liberta, sullamore»®.

Ritrovare un impegno di pace forte e autentico — radicato nell’lamore e nella verita,
attento alla giustizia, alla liberta alla cura della casa comune — esige di ridare a essa radici e
respiro. La pace non & semplice ideale, & un attributo di Dio, e ogni promessa di pace trova
il suo compimento in Cristo Gesu:

«Prima di essere un dono di Dio all’'uomo e un progetto umano conforme al disegno divino, la
pace & anzitutto un attributo essenziale di Dio: “Signore-Pace”» (Gdc 6,24)°.

«La promessa di pace, che percorre I’Antico Testamento, trova il suo compimento nella Persona
di Gesu. La pace, infatti, & il bene messianico per eccellenza, nel quale vengono compresi tutti
gli altri beni salvifici»®®,

Nelle lingue della Scrittura e della Tradizione la pace coglie tre dimensioni convergenti:
e integrita oggettiva e soggettiva (shalom), & assenza di violenza (eirene), € garanzia fondata
su patti (pax). Ma per coglierne le dimensioni che interpellano la comunita credente occorre

6 LEoNE XIV, Prima Benedizione “Urbi et Orbi”, 8 maggio 2025.

7 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Lievito di pace e di speranza. Documento di sintesi del Cammino sinodale delle
Chiese che sono in Italia, 25 ottobre 2025.

8 pPaoLo VI, Messaggio per la celebrazione della | Giornata della pace. 1° gennaio 1968, 8 dicembre 1967.

9 PONTIFICIO CONSIGLIO DELLA GIUSTIZIA E DELLA PACE, Compendio della Dottrina sociale della Chiesa (CDSC), 2004,
488.

10 1vi, 491.



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

anche lasciarsi interrogare da questo tempo, segnato da una presenza della guerra ben piu
pesante rispetto agli ultimi decenni, da una violenza pervasiva che avvelena relazioni e
cuori.

Procederemo in tre tappe: (1) esame del contesto attuale e delle sue radici, (2)
esplorazione dei principali riferimenti biblici e magisteriali, (3) indicazione di alcune
prospettive di pensiero e di azione. Un percorso per rafforzare la testimonianza di pace
offrendo spunti al discernimento in un tempo ricco di interrogativi.

1. Lloggi e la storia
a. Ventidiguerra e speranze di pace

Davvero difficile parlare di pace in questo tempo, ma forse, proprio per questo, ancor
piu necessario. Difficile, perché gli ultimi anni hanno visto riproporsi un’atroce centralita
della guerra, anche in aree a noi prossime, come |'Europa dell’Est e il Mediterraneo: il grido
delle vittime giunge a noi con una forza che ci interpella direttamente; le immagini di
violenza crescente ci sconcertano e chiamano a un impegno rafforzato. Certo, non € un fatto
nuovo; tanti i conflitti che attraversano la realta globale. Basti pensare alle molte aree
dell’Africa devastate da una violenza che intreccia guerre per le risorse, eredita coloniali e
nuove rivalita, coinvolgendo dimensioni etniche e religiose. Basti ricordare le tante
dinamiche conflittuali presenti in Medio Oriente e nell’Asia Meridionale. La stessa realta di
un sistema economico orientato al profitto genera ingiustizia e poverta e favorisce conflitti
locali e tensioni globali, determinando spesso violazioni dei diritti umani.

E tuttavia vi sono elementi di drammatica novita negli eventi degli ultimi anni e non
solo perché interessano aree cosi vicine. E cresciuto il livello di conflittualita tra le grandi
potenze del pianeta, facendo persino balenare talvolta il rischio di escalation nucleare: un
fattore di angoscia, che erode la speranza di molti e molte, specie giovani. E aumentata a
una velocita inedita la spesa militare, che secondo il SIPRI (Stockholm International Peace
Research Institute)!! ha superato nel 2024 il livello record di 2.700 miliardi di dollari USA:
una dinamica che distoglie risorse alla costruzione di un mondo abitabile, libero dalla fame
ed orientato ad uno sviluppo davvero umano, contribuendo invece al degrado ambientale,
anche con le emissioni climalteranti. Emergono pure modalita di aggressione diverse, come
la guerra cibernetica, spesso neppure dichiarata, ma non meno letale. Sul piano simbolico,
poi, sconcerta una guerra in Ucraina in cui l'aggressore usa riferimenti al Vangelo per
motivare la propria azione; sconcerta ancor piu la realta lacerante di una situazione
conflittuale in Terra Santa: una guerra fra i figli di Abramo che ha bagnato di sangue la terra
cara alle tre fedi monoteistiche. Tante vite spezzate, tante convivenze lacerate, tanta
distruzione di case e citta: come parlare di pace oggi?

Eppure, € proprio questa realta cosi drammatica che lo richiede; sono proprio tali
emergenze a rafforzare la percezione del valore e della fragilita della pace. Siamo ancora —
forse ancora pili che al tempo di Giorgio La Pira (1904-1977) —su quel «crinale apocalittico»,
in cui egli vedeva per la famiglia umana l'alternativa tra la possibilita della convivenza e la
minaccia della distruzione®?. Piu che mai occorre sostenere speranze di pace capaci di

11 STOCKHOLM INTERNATIONAL PEACE RESEARCH INSTITUTE, SIPRI Yearbook 2025. Armaments, Disarmament and
International Security, Oxford University Press 2025. Cf. www.sipri.org/yearbook/2025.
12 Cf. G. LA PIRA, Il sentiero di Isaia. Scritti e discorsi: 1965-1977, Paoline, Milano 2004.

4



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

futuro; occorre essere lucidi nell’analizzare le contraddizioni della nostra realta storica e la
violenza che le muove, ma soprattutto decisi nel contrastarne la logica.

In fedelta al suo Signore, la Chiesa cattolica italiana avverte la responsabilita di
pronunciare oggi parole di pace. Si tratta di dar corpo a quell’'annuncio che sta al cuore del
Vangelo e di cui, a partire dall’Enciclica Pacem in Terris di san Giovanni XXIII'3, abbiamo
ritrovato la centralita, scoprendoci cosi chiamati a essere segno e strumento di unita del
genere umano (cf. Lumen Gentium 1%).

b. La fine di un equilibrio e la crisi di una cultura di pace
Per cogliere il significato degli elementi dello scenario contemporaneo fin qui appena
accennati, occorre approfondirli meglio, prendendo le mosse dal crollo del Muro di Berlino
e da quello dell’'Unione Sovietica, pochi mesi dopo. Momenti che hanno fatto sperare in
una pace perpetua aprendo, dopo il 1989, una fase di contrazione delle spese militari.

i. La crisi di un sistema

Proprio in quegli anni emergeva uno schema di lettura delle relazioni internazionali
imperniato sui diritti umani: una sorta di «religione civile» globale, che ha messo in
discussione, tra l'altro, il principio di non ingerenza nella dinamica politica di altri stati. Tale
prospettiva ha favorito la crescita di istituzioni internazionali e regionali, tese a tutelare un
sistema di relazioni centrato proprio sui diritti umani e sulle liberta economico-sociali. Era
infatti diffusa la convinzione che la liberta economica potesse integrare le diverse aree del
mondo in un sistema unico, portando anche la democrazia come necessaria conseguenza.
Si era convinti che tutti i conflitti, anche quelli sociali, andassero verso la dissoluzione, in
una societa globale centrata sui valori dell'autoespressione individuale, dell’autonomia,
dell’espansione dei diritti civili.

Cosi la globalizzazione non interessava solo accordi fra Stati, ma entrava a modellare le
relazioni profonde delle societa e dei tessuti economici e civili delle comunita. Si
moltiplicavano i rapporti globali, si costruiva un immaginario di valori comuni a tutti gli
esseri umani, si sognava un mondo «piatto» in cui i confini fra stati sarebbero stati solo linee
Su una mappa; una prospettiva intensificata dalle tecnologie informatiche e digitali.

Ma tale schema, centrato sul fatto economico e finanziario, ignorava il peso della realta
sociale e culturale dei popoli del mondo. Gli stessi soggetti che avevano concorso a tale
ordine internazionale — i Paesi «occidentali» — hanno in effetti contribuito al suo
deterioramento. Di fronte alle crisi politiche che si aprivano - Balcani, Afghanistan, Iraq,
Libia, Siria - si € scelta spesso la violenza, giustificata come umanitaria o perché esercitata a
difesa dell’ordine internazionale. La crisi economica e finanziaria del 2008 ha mostrato poi
i limiti di un modello economico che accresceva le diseguaglianze, rivelando la fallacia della
promessa di benessere globale del liberismo. E riemerso cosi il senso di una storia segnata
da processi non lineari e da dinamiche contrastanti e conflittuali, da comprendere e
comporre in un’intelligenza profonda della realta.

Sono apparse evidenti le diseguaglianze - crescenti, spesso intollerabili - generate da
un sistema centrato sulla libera circolazione di merci e capitali, sulla massimizzazione dei
profitti, sull'assenza di responsabilita per la dignita della persona e la costruzione di bene

13 GlovanNI XXIII, Lettera enciclica Pacem in terris, 11 aprile 1963.
14 ConcILIO ECUMENICO VATICANO |l, Costituzione dogmatica sulla Chiesa Lumen gentium, 21 novembre 1964,

5



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

comune. Inaccettabili le fratture economiche e sociali fra Paesi ricchi e Paesi poveri, ma
anche l'accentuarsi nelle singole nazioni della distanza fra i pochi che hanno molto e il
numero crescente di persone consegnate all'impoverimento, all’'insicurezza sociale, senza
futuro. All’'iniquita del sistema economico globale si accompagnava poi la disattenzione
all'ambiente: tante promesse di benessere si fondavano su sogni di illimitata crescita
guantitativa, favorendo lo sfruttamento delle risorse e dimenticando ['impatto
sull’ecosistema planetario. La globalizzazione ha cosi accentuato la crisi ecologica, unendo
lo sfruttamento delle persone a quello della terra.

Sono insomma via via venuti meno quegli ideali di pace e di prosperita sostenibile che
fondavano una promessa di futuro di fatto disattesa, e non solo nei Paesi in via di sviluppo
o in quelli che aspiravano a uscire dalla miseria. E tale crisi dell’ordine internazionale non
ha interessato solo i rapporti fra gli stati: il fallimento ha impattato anche sul tessuto sociale,
culturale, politico all’interno di ognuno di essi.

ii. | nazionalismi

La crisi ha favorito il dilagare dei nazionalismi, in varie regioni del mondo, in forme
diverse. In Cina tale fenomeno si & presentato come recupero di un passato millenario per
giustificare il presente; in Russia & desiderio delle élites di riguadagnare posizioni di potenza
anche sul piano militare; negli Stati Uniti e crisi di quell’incontro di culture entro la comune
cornice politica e costituzionale da cui il Paese stesso € nato. Il nazionalismo del XXI secolo
ha dunque profili diversi (anche tra le diverse nazioni europee), accomunati pero dal
richiamo ad una presunta identita univoca del popolo: 'ordine giuridico dello stato diviene
strumento per affermare il carattere culturalmente omogeneo della nazione, tutelando solo
i diritti di chi le appartiene.

Anche la religione viene spesso strumentalizzata dai nazionalismi, che la riducono a
carattere distintivo di un popolo, a elemento che lo separa dagli altri, definendone tradizioni
e pratiche identitarie. La difesa della nazione si presenta come difesa della religione, e
guesta e tentata di giustificare promesse di grandezza mondana, destini imperiali e
sopraffazione del nemico. Tale dinamica interessa realta diverse, facendo riemergere
componenti violente negli immaginari religiosi di molte tradizioni, quelle cristiane,
purtroppo, ma anche gli altri monoteismi e le grandi religioni asiatiche.

Religiosi 0 meno, i nazionalismi trovano consenso soprattutto nelle componenti della
societa pil esposte alla crisi politico-economica, sensibili a riletture della storia che evocano
una presunta eta dell’oro per promettere prosperita a chi difende I'identita. Si giustificano
cosi l'ostilita verso stranieri, minoranze religiose, diversi orientamenti sessuali, diverse
convinzioni politiche. Si afferma il primato dell'identita per rassicurare un’umanita
spaventata da mutamenti epocali, da rapporti economico-sociali iniqui, dalla devastazione
ambientale.

iii. Antisemitismo, islamofobia, cristianofobia
Tale deriva culturale aiuta anche a comprendere la diffusione in Europa di
antisemitismo e islamofobia: pur legati ad aspetti diversi della frattura degli ultimi anni, essi
sono tra loro connessi.
E drammaticamente cresciuto negli ultimi decenni l'antisemitismo, che riprende
antiche falsita contro gli ebrei e che viene oggi alimentato anche da una fallace



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

identificazione della realta ebraica con inaccettabili recenti pratiche dello Stato d’Israele
(dimenticando cosi le tante voci ebraiche che — in Israele ed altrove — da essa prendono le
distanze, ricercando pace). La dimensione politico-culturale si intreccia con quella religiosa,
facendo leva su stereotipi per i quali anche le Chiese cristiane hanno responsabilita storiche.

Lislamofobia nasce soprattutto dal paradigma dello «scontro di civilta» degli anni
Novanta del secolo scorso, che accentuava l'alterita della civilta occidentale rispetto a quella
islamica. Quest’ultima viene cosi descritta come incompatibile con la democrazia e i suoi
valori e animata da una tendenza a conquistare e omologare a sé l'altro. Si alimenta I'idea
confusa di una minaccia di islamizzazione dei popoli europei o di una «sostituzione etnica»,
per instillare nella quotidianita paura e avversione contro cid che non si conosce. Le stesse
inaccettabili azioni violente di soggetti come Hamas vengono talvolta usate come motivo
per attaccare ogni realta musulmana.

Nei due casi, slogan e campagne politiche favoriscono attacchi violenti contro le
rispettive comunita, sostenendo forme di pregiudizio che corrompono relazioni sociali e
politiche, anche in un’Europa che tanto ha investito su educazione e cultura. E la crisi di un
modello di convivenza interreligiosa?

In altri contesti geografici e culturali operano talvolta anche forme di cristianofobia;
essa si e tradotta in pesanti violenze, che in diversi casi hanno portato diversi credenti fino
al martirio. Se in alcuni Paesi dove non viene assicurata la liberta religiosa, i cristiani
vengono marginalizzati o addirittura perseguitati, anche in quelli di antica tradizione
cristiana, non poche volte, ci sono delle forme velate di discriminazione, spesso in nome di
una laicita che osteggia ogni forma di rilevanza pubblica della fede. In tal senso si teme che
«la marginalizzazione del cristianesimo... non potrebbe giovare al futuro progettuale di una
societa e alla concordia tra i popoli, ed anzi insidierebbe gli stessi fondamenti spirituali e
culturali della civilta»®.

iv. La «guerra mondiale a pezzi» e la minaccia nucleare

E in tale contesto che si comprende lo scenario di «guerra mondiale a pezzi» spesso
evocato da papa Francesco®®. E il deteriorarsi del quadro internazionale avviato da due
decenni e acceleratosi negli ultimi anni, con una disseminazione di conflitti anche in Europa
e nel Mediterraneo. Oggi le guerre uccidono, tra l'altro, negli Stati centroafricani, in Sudan,
sulla costa sud del Mediterraneo, in Ucraina, a Gaza e nel Medio Oriente tutto, in Yemen, in
Birmania, nel Nagorno-Karabak. Sono i sintomi di un disordine del sistema internazionale
che non sa sostenere pace: si impone una logica politica che vede la guerra come opzione
possibile — e spesso preferibile — per risolvere divergenze e contrasti o per affermare la
propria visione.

Gli stessi conflitti alimentano anche un’economia che genera profitto producendo e
vendendo armi in misura crescente. Neppure la coscienza della «condizione nucleare» ha
messo un freno alla corsa agli armamenti: dopo gli accordi di disarmo e i processi di
riduzione degli arsenali degli anni Ottanta e Novanta del Novecento, il nuovo millennio
torna a investire massicciamente in armi, anche nucleari, sempre nuove, sempre piu

15 CONGREGAZIONE PER LA DOTTRINA DELLA FEDE, Nota dottrinale circa alcune questioni riguardanti I'impegno e il
comportamento dei cattolici nella vita politica, 24 novembre 2002.

16 La prima menzione in un dialogo con i giornalisti il 18 agosto 2014 durante il viaggio in Corea del Sud. Cf.
FRANCESCO, Conferenza stampa durante il volo di ritorno dalla Corea, 18 agosto 2014.

7



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

devastanti. Mentre si fatica a trovare risorse per raggiungere quella qualita umana cui
mirano gli Obiettivi di Sviluppo Sostenibile, si sprecano risorse in massicci investimenti sul
piano militare.

Linvasione russa dell’Ucraina, con la guerra e la crisi politica tra Russia, Europa e Stati
Uniti, ha pure riaperto il discorso sulla «dottrina nucleare» e sui criteri per il ricorso a simili
armi, con la minaccia di un loro uso contro truppe nemiche, ma anche contro citta e
popolazioni civili. Gia solo il ricorso cosi disinvolto a un simile linguaggio € preoccupante: si
riduce a retorica politica di propaganda il discorso pubblico su una forma di guerra
devastante, in cui hon ci sarebbero vincitori né vinti, ma solo I'annientamento dell’'umanita
e della terra; si insinua I'idea che tali armi non siano cosa diversa dalle altre gia in uso.

v. Limpatto della Rete e dell’intelligenza artificiale

Internet non e piu un semplice strumento di comunicazione: & diventato un ambiente
che riconfigura la percezione del reale, produce identita frammentarie e genera letture degli
eventi sganciate dalla realta dei fatti. Nel profilo digitale, spesso distante dalla persona
concreta, si radicano narrazioni emotive capaci di oscurare la verita, alimentando
risentimenti, paure e sfiducia reciproca. In questo spazio smaterializzato il linguaggio si fa
piu aggressivo, l'altro viene ridotto a caricatura e la dignita della persona puo essere
sacrificata alla logica dello scontro.

E una frattura che viene accentuata ulteriormente dai sistemi di intelligenza artificiale
(IA). La loro capacita di generare testi, immagini e video indistinguibili dal reale rischia di
cancellare la distinzione tra cio che esiste e cio che ¢ artificialmente costruito per orientare
opinioni e comportamenti. Aumentano polarizzazioni e pregiudizi, creando bolle
informative chiuse e prive di responsabilita morale'’. Come ha ricordato Papa Francesco ai
leader del G7 riuniti in Puglia nel giugno 2024, I'l[A e «uno strumento affascinante e
tremendo»*®, capace di potenziare il bene ma anche di amplificare zone d’ombra che
minacciano la dignita umana.

Questi processi hanno effetti profondi sul discorso politico: cresce la tentazione di
ridurre il confronto democratico alla rapidita dei post sui social, confondendo la popolarita
digitale con il consenso reale. L'odio online, normalizzato dalla ripetizione e dall’'anonimato,
travalica gli schermi e si riversa nelle relazioni quotidiane, minando la coesione civile e
preparando il terreno alla conflittualita sociale.

In questo contesto la Rete & divenuta anche uno dei teatri privilegiati della guerra
ibrida, in cui strategie convenzionali si intrecciano con una guerriglia psicologica mirata a
colpire le coscienze. Fake news e disinformazione, costruite ad arte per destabilizzare e
dividere, si diffondono con rapidita impressionante, indebolendo la fiducia collettiva e la
capacita di discernimento. A cio si aggiungono cyberattacchi che colpiscono infrastrutture
vitali, causando danni gravissimi e vittime reali, anche se indirette. Lintelligenza artificiale
agisce in tutto questo da moltiplicatore: genera contenuti ingannevoli di alta

17 Cf. DICASTERO PER LA DOTTRINA DELLA FEDE - DICASTERO PER LA CULTURA E L’EDUCAZIONE, Antiqua et nova. Nota sul
rapporto tra intelligenza artificiale e intelligenza umana, 28 gennaio 2025.

18 FRANCESCO, Discorso in occasione della sessione del G7 sull’intelligenza artificiale, 14 giugno 2024. Cf.
Francesco, Messaggio per la LVII Giornata mondiale della pace. 1° gennaio 2024, Intelligenza artificiale e pace,
8 dicembre 2023; Francesco, Messaggio per la LVIIl Giornata mondiale delle comunicazioni sociali,
Intelligenza artificiale e sapienza del cuore: per una comunicazione pienamente umana, 2024.

8



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

verosimiglianza, automatizza campagne ostili e occulta la provenienza degli attacchi,
rendendo sempre piu opachi gli obiettivi dei conflitti contemporanei.

Per questo, nell’'epoca digitale, educare alla pace significa anche educare alla verita,
alla responsabilita e al discernimento morale, affinché la Rete e I'intelligenza artificiale non
diventino strumenti di divisione, ma luoghi in cui custodire la dignita della persona e
costruire la fraternita umana. Limpatto della Rete sulle forme del pensare e del vivere rende
ancora piu evidente la necessita di un riferimento antropologico saldo, senza il quale
diventa impossibile valutare la liceita dei comportamenti digitali. Se I'ambiente online
riconfigura percezioni, relazioni e processi decisionali, solo una visione chiara della persona
— della sua dignita, dei suoi limiti e delle sue possibilita — permette di discernere cio che
favorisce I'umano da cio che lo disorienta o lo ferisce. Recuperare questo fondamento
diventa dunque la condizione per orientare in modo giusto I'agire nella sfera digitale,
affinché I'innovazione non si sostituisca ai criteri etici, ma sia misurata continuamente alla
verita dell’'essere umano che dovrebbe servire.

vi. L'Unione Europea come esperimento di pace

Non si possono pero leggere nel nostro presente solo le fratture e i conflitti nati dal
fallimento di un ordine mondiale. Vi sono anche esperimenti esemplari da valorizzare, vie
possibili da percorrere.

Uno di essi € indubbiamente I’'Unione Europea. Certo, oggi essa e oggetto di critiche
radicali e affronta una crisi di fiducia fra i cittadini dei Paesi membri. Va pero ricordato che
I’'Unione ¢ il frutto di un lungo e faticoso percorso storico e politico, nato il 9 maggio 1945,
con la fine della Seconda guerra mondiale. Quel che restava dell’Europa erano solo le
macerie delle citta, la ferita della dignita morale rappresentata dai totalitarismi e dalla
Shoah, gli effetti spaventosi di un nazionalismo fattosi distruzione dell’altro. La pace non era
solo un’opzione, era necessita, ma per raggiungerla non bastava il tacere delle armi. Serviva
far pace, servivano scelte che disinnescassero le possibilita di conflitto armato,
trasformando le tensioni fra interessi statuali diversi in occasioni per condividere
responsabilita e dar forza alla pluralita di culture europee, unendole in un futuro comune.

Cosi nei decenni, la Comunita Economica Europea prima e I’'Unione Europea poi hanno
portato a donne e uomini europei la possibilita di costruire democrazie solide, che hanno
operato per garantire diritti, consentendo una ricostruzione materiale e morale dell’Europa.
Si sono cosi superate logiche di conflitto fra popoli e Stati, per dare forma a uno spazio in
cui vivere, lavorare, studiare, progettare futuro, vedendosi riconosciuti come persone
umane, coi diritti e i doveri che tale dignita comporta.

Certo, il processo e incompiuto; forti e numerose restano le contraddizioni. E tuttavia,
in un tempo in cui si tornano a invocare il conflitto e la guerra, guardando all’altro solo come
nemico e minaccia, I'Unione Europea testimonia che un’altra strada € possibile, che la logica
della violenza non é& inevitabile. Non & casuale che contro di essa si volgano molti
nazionalismi, ostacolando il processo di costruzione di una realta politica comune. Descritta
come realta che comprime i «diritti» delle singole nazioni, alcuni vorrebbero
semplicemente abbandonarla, mentre altri la ridurrebbero a mero mercato. Anche per
guesto & invece importante oggi proseguire il cammino di quanti, dopo la guerra, scelsero
con coraggio una via di pace da costruire insieme. Cruciale diviene il contributo dei cristiani
all'affermazione di appartenenza ad una «patria»: I'Europa — costruita in questi settant’anni



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

non con rivendicazioni o sopraffazioni, ma come cammino condiviso — va coltivata
espandendone tutte le potenzialita di pace. La proposta di un rinnovato Codice di Camaldoli
esteso sul piano europeo € una proposta importante in tal senso.

Appaiono invece contraddittorie rispetto a tale orizzonte quelle proposte di pesanti
investimenti sul piano degli armamenti e delle tecnologie militari che hanno fatto seguito
all'invasione dell’Ucraina da parte della Russia. Le necessita della difesa non devono
diventare occasione per contribuire al riarmo globale di questi anni, distraendo risorse dalla
costruzione di una comunita pilu umana.

C. Ricercare vie diverse

Il contesto appena delineato fa percepire la portata della sfida di pace che ci sta dinanzi:
quella di ricercare vie diverse, di immaginare modi differenti di abitare un tempo denso di
conflittualita. Certo, tutto questo puo apparire come un sogno, quando la violenza si fa
strada nell'immaginario collettivo, in citta che appaiono sempre meno sicure, e si insinua
anche nelle quotidianita fino ad arrivare alla sfera familiare. Ne da un esempio
particolarmente nitido la violenza sulle donne, che troppo spesso si traduce, anche in ltalia,
in femminicidi: vite spezzate da parte di chi non sa riconoscere al partner il diritto
all'esistenza. Preoccupa anche la diffusione di atteggiamenti omofobi e razzisti, carichi di
disprezzo nei confronti d’altri e che incitano a una violenza tanto crudele quanto
ingiustificabile.

Eppure, alla violenza non possiamo assuefarci; non possiamo accettare che essa
divenga parte di una normalita in cui sia abituale anche la guerra. Non possiamo accettare
la diffusione di culture violente nello sport, nel linguaggio della politica, nella quotidianita
di tanti giovani (dai fenomeni di bullismo alla criminalita delle babygang). Non possiamo
accettare la presenza pesante della criminalita organizzata in tante aree del territorio
nazionale.

Un’educazione alla pace dovra partire anche da qui: da una resistenza al negativo che
si annida anche nelle relazioni piu fondamentali e deborda in ogni ambito, rischiando di
diventare cultura dominante. Educare ed educarci alla pace significhera imparare a
guardare in modo diverso ai conflitti: realta che appartengono alla quotidianita umana, ma
da gestire con saggezza, perché non siano occasioni di insorgenza della violenza ma di
crescita in umanita. E una sfida che investe anche la cura di sé e del proprio sentire (che
significa «disarmo del cuore»? come imparare a gestire la rabbia senza lasciarla prevalere?);
essa tocca le relazioni familiari e quelle sociali e interessa la comunicazione nello spazio
pubblico, nella politica e nei mondi social.

Occorre allora ritrovare l'ispirazione che Francesco d’Assisi (1181-1226) attingeva alla
stessa persona di Gesu, esprimendola nel saluto di pace affidato ai suoi frati. Occorre
riprendere la tradizione di nonviolenza che il pastore battista Martin Luther King (1929-
1968) aveva appreso alla scuola del Mahatma Gandhi (1869-1948). Occorre soprattutto
cambiare rotta, per dar corpo alla speranza di pace che sta al cuore delle Scritture.

2. Memoria di annunci di pace

La pace ha anche bisogno di memoria; per questo ci volgiamo ora alle testimonianze
che con maggior forza a essa orientano, a partire dalla Scrittura e dal Magistero ecclesiale.

10



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

Occorrera una lettura attenta, per coglierne il progressivo rafforzarsi in una storia che
conosce la guerra, ma cerca la pace.

a. Nello spazio della Scrittura
Proprio dalla Scrittura, fonte e riferimento di ogni agire cristiano, prendiamo le mosse;
ne esploreremo la ricchezza in modo trasversale, raccogliendo attorno ad alcune
prospettive chiave quanto emerge dall’Antico e dal Nuovo Testamento. Scopriremo cosi uno
sguardo lucido sulla realta della violenza, ma anche un nitido orientamento al suo
superamento.

i. 1l Dio biblico e la violenza

Nel primo racconto della creazione, Dio guarda con benevolenza ogni vivente e vede
che tutto & «tov», che ogni creatura € buona, & bene. Nel mondo desiderato da Dio, regna
la pace, lo shalom®®: completezza, soddisfazione, assenza di recriminazione, vita in
abbondanza (cf. Gv 10,10b), come un fiume gonfio di acque (cf. Is 66,12); nel sogno
originario di Dio le creature non si mangiano a vicenda (cf. Gen 1,29-20), né c’e
sopraffazione o violenza, ma cura e responsabilita per ogni vivente (cf. Gen 1,28).

Ma che ne é della vita, se Dio sottrae lo sguardo? Il Dio della Bibbia & il Vivente,
creatore, pieno di passione, e amante della vita, ma anche potenzialmente capace di
violenza. Di fronte alla corruzione e alla malvagita dilaganti, egli si pente di aver creato
I'umanita (cf. Gen 6,6) e manda il diluvio per distruggere tutto. E anche colui che sostiene il
popolo impegnato in guerre di conquista, vissute come condizione per poter esistere in
autonomia e fedelta all’alleanza dinanzi alle potenze idolatriche circostanti: «Ma con loro vi
comporterete in questo modo: demolirete i loro altari, spezzerete le loro stele, taglierete i
loro pali sacri, brucerete i loro idoli nel fuoco. Tu infatti sei un popolo consacrato al Signore,
tuo Dio: il Signore, tuo Dio, ti ha scelto per essere il suo popolo particolare fra tutti i popoli
che sono sulla terra» (Dt 7,5-6). Il tema della guerra santa attraversa tutta la Scrittura, fino
al compimento apocalittico della promessa messianica, descritto come vittoria sui nemici
(cf. Ap 17-20). Non solo, quindi, il Dio della Bibbia conosce violenza e guerra, ma
apparentemente ne € perfino tentato. Percid occorre considerare che «le forme della
violenza che coinvolgono direttamente o indirettamente Dio, nelle scritture bibliche, sono
un tema complesso, che va analizzato con cura gia sul piano storico-letterario»?°.

In realta, pero, Dio sceglie sempre la pace nelle concrete circostanze della storia.
Quando il mabul, la grande inondazione, sta per distruggere tutto, mettendo a rischio la
vita stessa, Dio prende una decisione unilaterale e incondizionata a favore della sua
creazione. Mai piu ripaghera l'umanita con il metro della esatta retribuzione: per quanto
grandi possano essere l'iniquita, la violenza e il male da essa compiuto, Dio si ricordera
sempre che la vita delle creature é fragile e la custodira, a prescindere dall’ingiustizia delle
azioni umane. «Anche se i monti si spostassero e i colli vacillassero, non si allontanerebbe
da te il mio affetto, né vacillerebbe la mia alleanza di pace, dice il Signore che ti usa
misericordia» (Is 54,10).

19 Cf. G. GERLEMAN, Dalla radice “slm, avere a sufficienza”, in E. JENNI - C. WESTERMANN (a cura di), Dizionario
teologico dell’Antico Testamento, Marietti, Casale Monferrato 1982, vol. 2, p. 834.

20 COMMISSIONE TEOLOGICA INTERNAZIONALE, Dio Trinitd, unitd degli uomini. Il monoteismo cristiano contro la
violenza, 18 gennaio 2014.

11



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

Dio non cessa di offrire la sua pace, possibilita di realizzare una vita piena, anche
guando siamo peccatori e non la meritiamo (cf. Rm 5,6.8). Questo 'autentico volto di Dio,
che anche Giobbe riconosce in tanta sofferenza: Dio non distribuisce premi e castighi
secondo una giustizia retributiva volta alle azioni passate, ma tiene in vita la sua creazione
fragile, prendendosi cura di ogni vivente perché si rigeneri e si apra al futuro (cf. Gb, 42,5).
Lo shalom non é frutto di meriti umani, ma dono di Dio, che lotta per la vita e la custodisce.
La Scrittura non permette di riposare su un ideale astratto di pace, come premio che
rinsalderebbe l'ordine del mondo secondo criteri di merito per un benessere fatto di
prosperita e successo. La pace e frutto di lotta e di cura, anche in Dio.

Si comprende cosi il linguaggio radicale di Gesu: nella prospettiva del Regno, lo shalom
e liberazione dagli attaccamenti che impediscono di entrarvi. «Nessuno che mette mano
all'aratro e poi si volge indietro & adatto per il regno di Dio» (Lc 9,62): la pace € per chi
guarda avanti, segue il Maestro, che non ha dove posare il capo; € liberarsi dal possesso,
vendere tutto e seguire Gesu (cf. Lc 9,57-62; Mt 8,19-22; Lc 18,18-23; Mc 10,17-22). E
entrare nella logica di Dio, shilanciata per amore, nell’'urgenza del Regno dove dominio e
ingiustizia scompariranno.

In tale urgenza vanno interpretate alcune espressioni di Gesu, che non ci
aspetteremmo: «sono venuto a portare non pace, ma spada» (Mt 10,34-39; Lc 12,51-
53;14,26-27). Il tempo si e fatto breve (cf. 1Cor 7,29) e ancora non & pronta la pace promessa
dai profeti; le divisioni segnano il tempo che da essa ci separa. Le spade sono presenti nel
gruppo al seguito di Gesu (cf. Mt 26,51-54; Mc 14,47; Lc 22,49-51; Gv 18,10-11), ma netto
e radicale ¢ il rifiuto dell’autodifesa violenta, perfino nel momento dell’arresto. Gesu usa si
espressioni belliche, ma solo come metafora della lotta escatologica che & chiamato ad
affrontare; conosce la violenza, la attraversa, la carica su di sé, rifiutando di farsi giustizia
con le armi: va incontro alla vita, alla pace promessa dal Dio, che tutto ha creato «tov»,
buono.

ii. La violenza degli umani: la radice del peccato, il realismo e il
superamento salvifico

Se shalom dice il desiderio originario di Dio e quello piu profondo e autentico di ogni
vivente, la storia umana & pero¢ intrisa di violenza, originata dal peccato, vera causa di ogni
disordine: «Esattamente questo & cio che vuole farci capire il brano della Genesi in cui si
narra il peccato dell’essere umano: 'uomo entra in conflitto con se stesso, si accorge di
essere nudo e si nasconde perché ha paura (Gen 3,10), ha paura dello sguardo di Dio;
accusa la donna, colei che € carne della sua carne (v. 12); rompe I'armonia con il creato,
arriva ad alzare la mano contro il fratello per ucciderlo»?. Uistinto di affermarsi a scapito
della vita altrui e forte e il sangue di Abele ha intriso la terra fin dall’inizio. Il piu forte si
impone, senza misura e senza limite: «Ho ucciso un uomo per una mia scalfittura, e un
ragazzo per un mio livido» (Gen 4,23b), dira Lamech. La famiglia umana viene frantumata
nella sua unita, come € narrato nella scelta di chi a Babele vuole costruire una citta per
«farsi un nome» (cf. Gen 11,4), e il primo peccato giunge «all’'estremo nella sua forma
sociale».??2 Questa dimensione sociale, che ha sempre la sua origine nel cuore del’'uomo e
nella sua responsabilita personale, arriva a coinvolgere i rapporti tra le comunita umane:

21 FRANCESCO, Veglia di preghiera per la pace, 7 settembre 2013.
22 GIovANNI PAaoLo 1I, Esortazione apostolica Reconciliatio et paenitentia, 2 dicembre 1984, 188.

12



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

«Questi rapporti non sempre sono in sintonia col disegno di Dio, che vuole nel mondo
giustizia, liberta e pace tra gli individui, i gruppi, i popoli»23.

Dio, pero, non abbandona le creature alla violenza distruttiva e alla guerra, e dona al
suo popolo la Legge, quella Torah che ¢ direzione di vita e canone di giustizia. Il giusto si
affida alla legge, la ama, la invoca come dono di Dio, anziché vendicarsi e agire con violenza:
«Tieni lontana da me la via della menzogna, fammi dono della tua legge. Ho scelto la via
della giustizia, mi sono proposto i tuoi giudizi. Ho aderito ai tuoi insegnamenti, Signore, che
io non resti confuso. Corro per la via dei tuoi comandamenti, perché hai dilatato il mio
cuore» (Sal 118, 29-32).

La stessa «legge del taglione» (occhio per occhio, dente per dente, vita per vita) e
I'introduzione di principi fondamentali di civilta giuridica: proporzionalita tra offesa e
reazione, e necessita di determinare in giudizio le responsabilita e I’entita del danno. E una
legge a favore delle parti pit deboli della societa, perché limita le possibilita del piu forte,
che avrebbe potere e mezzi per esercitare la violenza senza limiti, ma & invece chiamato a
trattenersi. Inoltre, la proporzionalita tra offesa e reazione si misura tenendo conto delle
concrete situazioni vitali. Se il padrone colpisce I'occhio o il dente dello schiavo o della
schiava, non paghera con il suo occhio o il suo dente, ma dara addirittura la liberta a chi
stato colpito (cf. Es 21,26): la Legge tiene conto della situazione asimmetrica delle persone
coinvolte e tutela soprattutto chi & piu debole e privo di mezzi. Come Dio, dopo il diluvio,
ha scelto ancora una volta la vita, cosi la Legge € asimmetrica, favorisce i deboli, per portare
ogni creatura nello shalom promesso. La pace non é frutto di legalismo, di correttezza
formale, di una morale che garantirebbe la benedizione di Dio in premio per i meriti. Una
societa non pud vivere dentro questa logica rivolta al passato.

«Ecco, io faccio una cosa nuova: proprio ora germoglia, non ve ne accorgete?» (Is
43,19): la pace di Dio cresce con la vita, secondo il criterio della moltiplicazione e della
sovrabbondanza. Se Lamech vuole vendicarsi fino a settanta volte (cf. Gen 4,24), Gesu
insegna che il perdono & smisurato: «settanta volte sette» (Mt 18,21-22), numero simbolico,
che dice pienezza, completezza, shalom. Una misura pigiata, scossa e traboccante (cf. Lc
6,38) & la dis-misura della pace. Se con realismo non nega le conseguenze del peccato, nella
luce della speranza che scaturisce dal mistero della Pasqua, il cristiano accoglie e annuncia
la salvezza di Cristo GesU, Colui che ha distrutto il peccato e la morte e ha riconciliato in sé
tutte le cose (cf. Cor 4,4; Col 1,15). Il «Principe della pace» (cf. Is 9,5), che rende stabile la
giustizia, € venuto nella storia come bambino, in un corpo innocuo e fragile; Gesu € entrato
nel tempo, come un sole che sorge, per «dirigere i nostri passi sulla via della pace» (Lc 1,79)
e ha portato a compimento il dono della Legge: «Beati gli operatori di pace, perché saranno
chiamati figli di Dio» (Mt 5,9).

iii. 1l primato della fraternita: «non uccidere»

Linsegnamento di Gesu conduce alla radice profonda della Legge, che indica la
direzione per la vera beatitudine (cf. Mt 5,1-11; Lc 6,20-23). La Legge puo certo essere
strumento nella prospettiva della guerra giusta e della pace ragionevole, fondata sulla
deterrenza, sulla diplomazia e sull’armistizio, certo necessari per difendere le persone piu
deboli, per contenere la violenza del potere e combattere le ingiustizie. Ma al cuore della
stessa Legge si trova una prospettiva piu radicale, che va oltre la ragionevolezza e mette in

3 vi, 216.

13



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

crisi le coscienze: «Non uccidere» (Es 20,13; Dt 5,17). Una parola netta, una parola di vita,
difficile da coniugare nella complessita della storia, ma che indica una direzione, un
orizzonte di beatitudine che per grazia possiamo accogliere.

La storia della salvezza e costellata di martiri di pace e nonviolenza, partecipi della
resistenza del popolo in condizione di servitu: dal profeta Geremia allo scriba Eleazaro (cf.
2 Mac 6,18-31), ai sette fratelli maccabei (cf. 2 Mac 7). Tale postura di resistenza nonviolenta
viene condensata nella profezia del Servo sofferente (cf. Is. 42,1-9). Il Nuovo Testamento vi
vedra una prefigurazione di Cristo, che si € addossato il male e la violenza ingiusta, senza
cedere alla tentazione di autodifendersi o imporre la propria supremazia. Il suo sangue, piu
eloquente di quello di Abele (cf. Eb 12,24), redime la fraternita infranta, rigenera relazioni,
riconoscendo anche il nemico come fratello:

«Avete inteso che fu detto agli antichi: Non ucciderai; chi avra ucciso dovra essere sottoposto
al giudizio. Ma io vi dico: chiunque si adira con il proprio fratello dovra essere sottoposto al
giudizio. Chi poi dice al fratello: “Stupido”, dovra essere sottoposto al sinedrio; e chi gli dice:
“Pazzo”, sara destinato al fuoco della Geénna. Se dunque tu presenti la tua offerta all'altare e li
ti ricordi che tuo fratello ha qualche cosa contro di te, lascia li il tuo dono davanti all’altare, va’
prima a riconciliarti con il tuo fratello e poi torna a offrire il tuo dono» (Mt 5,21-24).

La pace di Cristo e diversa da quella che da il mondo (cf. Gv 14,27), perché non é frutto
di ragionevoli compromessi o rapporti di forza, ma ha origine nel riconoscimento che ogni
persona é figlia di Dio, in una fratellanza/sororita estesa anche al nemico (cf. Mt 5,44; Lc
6,27.35).

iv. «Egli & la nostra pace».

In Paolo & centrale la pace come riconciliazione?*, quale frutto della giustificazione per
fede: «Giustificati dunque per la fede, noi siamo in pace con Dio per mezzo del Signore
nostro Gesu Cristo» (Rm 5,1). Dio ha realizzato in Cristo la sua «alleanza di pace» (cf. Is
54,17) e questo ¢ il fondamento della nostra speranza; anche se dobbiamo ancora passare
attraverso violenze, guerre, sofferenze, queste sono come le doglie del parto (cf. Rm 8, 19-
22): la creazione tutta vive tale gestazione, nella speranza di essere liberata dalla
corruzione.

Linno della lettera ai Colossesi sviluppa tale visione universale e inclusiva della
riconciliazione e rappacificazione in Cristo di tutte le cose, quelle che stanno sulla terra e
guelle nei cieli (cf. Col 1,19-20). Cosi non ci sono piu «stranieri e nemici» (Col 1,21), poiché
Egli «& la nostra pace, colui che di due ha fatto una cosa sola, abbattendo il muro di
separazione che li divideva, cioé l'inimicizia, per mezzo della sua carne. [...] Egli & venuto ad
annunciare pace a voi che eravate lontani, e pace a coloro che erano vicini» (Ef 2, 14.17). La
lettera agli Efesini guarda alla Chiesa come spazio di riconciliazione tra chi proviene
dall’ebraismo e chi appartiene ad altri popoli e tradizioni, ma sono parole che risuonano
forti anche per le situazioni di conflitto che viviamo oggi, nel mondo e nelle Chiese.

Cristo € la nostra pace: in Lui il mondo nuovo — quello dello shalom originario — &
realizzato. Si aprono cosi cieli nuovi e terra nuova (cf. Is 65,17; 66,22; 2Pt 3,13: Ap 21,1), ci
accoglie la nuova Gerusalemme, la «residenza di pace» (cf. Is 32,17-18) in cui ciascuno &

24 Spesso Paolo parla del «Dio della pace»: Rm 15,33; 16,20; 1Cor 14,33; 2Cor 13,11; Fil 4,9; 1Ts 5,23; 2Ts
3,15. Cf. R. PENNA, «Egli é la nostra Pace» (Ef 2,14). Lo sviluppo di un’immagine di pace, in «Parola Spirito e
Vita», 86, luglio-dicembre 2023, p. 77.

14



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

fratello, sorella, finalmente a casa, quella casa che Dio ha preparato dall’inizio. Nella
speranza contempliamo il compiersi del disegno della creazione, vediamo lo sguardo di Dio
compiacersi di questa vita, come I'aveva sognata, prima del diluvio; nella speranza possiamo
operare pace anche in tempi di violenza. Crediamo infatti «che Dio prepara una nuova
abitazione e una terra nuova, in cui abita la giustizia, e la cui felicita saziera
sovrabbondantemente tutti i desideri di pace che salgono nel cuore degli uomini»?>.

b. Percorsi ecclesiali

Le ricche e complesse indicazioni della Scrittura sulla pace sono state recepite dalle
Chiese in percorsi articolati, impossibili da seguire in dettaglio in questa sede. Nei primi
secoli, uomini come San Massimiliano di Tebessa (274-295), hanno testimoniato che la
scelta di vita cristiana non era compatibile con la guerra. Nel medioevo, la testimonianza e
la predicazione degli Ordini mendicanti, di san Francesco in particolare, diffondono una
cultura della pace nell’ltalia dei Comuni e nell’Europa. Ci limitiamo ad alcuni passaggi chiave
ed alle indicazioni qualificanti che in essi emergono.

i. Il «<teorema» della guerra giusta

E paradossale: per parlare di pace, ci troviamo dinanzi in primo luogo la parola guerra.
La tradizione teologico-morale della Chiesa cattolica in quest’ambito, infatti, si & a lungo
basata sulla teoria della guerra giusta, la cui lunga storia affonda le radici in sant’Agostino e
ha trovato approfondimenti in san Tommaso d’Aquino e padre Francisco de Vitoria?®. Tesa
a limitare il pit possibile il ricorso alla guerra per la risoluzione dei conflitti, essa era stata
compendiata da Tommaso in tre condizioni morali. La prima riconosce solo all’autorita
legittima (inizialmente quella del principe, successivamente quella di chi ha la potesta di
governo) la competenza in merito, a evitare guerre private o conflitti armati per interessi di
singoli. La seconda condizione e la giusta causa: che vi sia la risposta a un’ingiustizia da
riparare, anche se diversi storici hanno evidenziato che con essa si sia finito spesso per
giustificare qualsiasi guerra, compresa quella per motivi religiosi. Infine, la terza condizione
esige la retta intenzione di promuovere il bene e ristabilire la giustizia. Tre criteri che — pur
astratti— miravano a restringere il campo di giustificazione delle guerre; a essi il domenicano
spagnolo de Vitoria aggiungera la proporzionalita dei mali provocati rispetto al bene
perseguito.

Nel corso della storia il teorema & stato tramandato nei manuali di teologia, finché nel
Novecento sono iniziate serie analisi circa la sua applicabilita?’. Si & in primo luogo preso
atto dell’approccio assolutista determinato dall’affermarsi degli Stati-nazione: se ognuno si
pensava come societa perfetta, senza autorita sopra di sé, ogni motivo valeva a giustificare

25 CONCILIO ECUMENICO VATICANO I, Costituzione pastorale sulla Chiesa nel mondo contemporaneo Gaudium et
spes, 7 dicembre 1965, 39.

26 Sulla teoria della guerra giusta e sul suo superamento si vedano: L. CREMASCHI (a cura), / cristiani di fronte
alla guerra. Pace e nonviolenza nella tradizione cristiana dalle origini a oggi, Qigajon, Magnano 2015; D.
MENOzzI, Chiesa, pace e guerra nel Novecento: verso una delegittimazione religiosa dei conflitti, il Mulino,
Bologna 2015; R. Mancini - B. Salvarani, Oltre la guerra. Le vie della pace tra teologia e filosofia, Effata,
Cantalupa (TO) 2023; M. RusBoLl, / cristiani, la violenza e le armi. Percorsi storici e revisioni storiografiche,
Edizioni GBU, Chieti 2024.

27 || passaggio & efficacemente ricostruito in E. CHIAVACCI, Teologia morale 3/2. Morale della vita economica,
politica, di comunicazione, Cittadella, Assisi 2008.

15



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

interventi armati. Un secondo elemento ¢ la dinamica di trasformazione tecnologica: altro
e la guerra all’epoca di Agostino fatta con spade e frecce, altro il passaggio alla polvere da
sparo e alle armi da fuoco nel XV secolo, altro ancora I'uso di armi nucleari nella Seconda
guerra mondiale o la guerra ipertecnologica contemporanea con droni, laser, satelliti e
intelligenza artificiale. Trasformazioni che sempre piu hanno reso totale una guerra che
ormai non coinvolge mai solo gli eserciti, ma anche popolazioni, citta e territori. Tali
mutamenti invocano un nuovo pensiero sulla guerra, che faccia i conti con la realta dei
cambiamenti in atto e li consideri organicamente nella riflessione teologica.

ii. Oltre la guerra: da Benedetto XV all’Enciclica Fratelli tutti
Il Magistero del Novecento ha recepito tali trasformazioni ripensando radicalmente il
teorema della guerra giusta, a partire dall’esperienza delle due guerre mondiali. Gia
Benedetto XV il 1° agosto 1917 richiamava i governanti a cessare quella «lotta tremenda, la
qguale, ogni giorno pil, apparisce inutile strage», facendo invece subentrare «alla forza
materiale delle armi la forza morale del diritto». Egli auspicava cioe

«un giusto accordo di tutti nella diminuzione simultanea e reciproca degli armamenti secondo
norme e garanzie da stabilire, nella misura necessaria e sufficiente al mantenimento dell'ordine
pubblico nei singoli Stati; e, in sostituzione delle armi, I'istituto dell’arbitrato con la sua alta
funzione pacificatrice»®.

E Pio Xl nel Radiomessaggio del 2 marzo 1939, dinanzi all'imminenza della guerra, cosi
si esprimeva:

«E con la forza della ragione, non con quella delle armi, che la Giustizia si fa strada (...) Nulla &
perduto con la pace. Tutto puod esserlo con la guerra. Ritornino gli uomini a comprendersi.
Riprendano a trattare. Trattando con buona volonta e con rispetto dei reciproci diritti si
accorgeranno che ai sinceri e fattivi negoziati non & mai precluso un onorevole successo»?.

Sara pero soprattutto negli anni Sessanta che le armi sempre piu distruttive,
I'introduzione delle bombe atomiche, il coinvolgimento massiccio di civili, I'impossibilita di
mantenere criteri di proporzionalita orienteranno a nuove e piu esigenti conclusioni morali.
Cosi san Giovanni XXIll nella Pacem in terris parlando di «forza terribilmente distruttiva delle
armi moderne», capaci di «distruzioni immani» e «dolori immensi», arriva a dire che
«alienum est a ratione» (€ al di fuori di ogni razionalita) «utilizzare la guerra come
strumento di giustizia» (n. 67). E san Paolo VI, indirizzandosi all’Assemblea generale delle
Nazioni Unite il 4 ottobre 1965, richiamava il fine ultimo di tale istituzione:

«Basta ricordare che il sangue di milioni di uomini e innumerevoli e inaudite sofferenze, inutili
stragi e formidabili rovine sanciscono il patto che vi unisce, con un giuramento che deve
cambiare la storia futura del mondo: non pil la guerra, non piu la guerra! La pace, la pace deve
guidare le sorti dei Popoli e dell'intera umanita!»*,

Anche la Costituzione conciliare Gaudium et spes al n. 80 ricorda che «il progresso delle
armi scientifiche ha enormemente accresciuto I'orrore e I'atrocita della guerra» e che gli
attuali arsenali sarebbero in grado di realizzare la «totale distruzione delle parti

28 BENEDETTO XV, Lettera ai Capi dei popoli belligeranti, 1° agosto 1917.

29 pio XII, Radiomessaggio rivolto ai governanti ed ai popoli nell’imminente pericolo della guerra, 24 agosto
1939.

30 paoLo VI, Discorso alle Nazioni Unite, 4 ottobre 1965.

16



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

contendenti». Per questo, essa conclude, «tutte queste cose ci obbligano a considerare
I'argomento della guerra con mentalita completamente nuova»3!. Due testi che invocano
una razionalita e una conversione a partire dalle drammatiche res novae rivelatesi nelle due
guerre mondiali. Ancora il medesimo n. 80 di Gaudium et spes mette in guardia
dall'imboccare strade senza uscita, che potrebbero compromettere il futuro dell’'umanita:
«Sappiano gli uomini di questa eta che dovranno rendere severo conto dei loro atti di
guerra, perché il corso dei tempi futuri dipendera in gran parte dalle loro decisioni di
oggi»32.

Cosi san Giovanni Paolo Il nel Messaggio per la XXXVII Giornata Mondiale della Pace
del 2004 sottolineera la rilevanza del diritto per I'educazione alla pace:

«In questo compito di educare alla pace, s’inserisce con particolare urgenza la necessita di
guidare gli individui ed i popoli a rispettare |'ordine internazionale e ad osservare gli impegni
assunti dalle Autorita, che legittimamente li rappresentano. La pace ed il diritto internazionale
sono intimamente legati fra loro: il diritto favorisce la pace»®.

Sulla base di questi e altri testi e interventi, anche in occasione di conflitti armati o di
situazioni critiche, papa Francesco € giunto a offrire una posizione forte al n. 258
dell’Enciclica Fratelli tutti, punto di approdo fondamentale per il superamento del concetto
di guerra giusta. Egli denuncia il rischio di manipolazione dell’'informazione in favore di
«scuse apparentemente umanitarie, difensive o preventive», portate come pretesto per
giustificare distruzioni e uccisioni. Dinanzi a tecnologie e armi cosi distruttive occorre
piuttosto concludere che

«a partire dallo sviluppo delle armi nucleari, chimiche e biologiche, e delle enormi e crescenti
possibilita offerte dalle nuove tecnologie, si € dato alla guerra un potere distruttivo
incontrollabile, che colpisce molti civiliinnocenti. In verita, mai I'umanita ha avuto tanto potere
su sé stessa e niente garantisce che lo utilizzera bene. Dunque, non possiamo pilu pensare alla
guerra come soluzione, dato che i rischi probabilmente saranno sempre superiori all'ipotetica
utilita che le si attribuisce. Davanti a tale realta, & molto difficile sostenere i criteri razionali
maturati in altri secoli per parlare di una possibile “guerra giusta”. Mai piu la guerra!»34,

Il Magistero sociale postconciliare giunge, dunque, ad affermare che nessuna guerra
puo oggi essere giustificata. La sproporzione distruttiva e l'incontrollabilita di armi
tecnologicamente devastanti impediscono di associare il sostantivo «guerra» e I'aggettivo
«giusta»; mai piu! La vera domanda & piuttosto: come costruire pace?

iii. Costruire pace: le Giornate Mondiali
Lo stesso Magistero ha sottolineato che la pace non & solo assenza di guerra; san
Giovanni XXIII nella Pacem in Terris ne sottolineava il legame inscindibile con i diritti umani
delle persone e dei popoli. San Paolo VI ricordava, d’altra parte, che «lo sviluppo € il nuovo
nome della pace» (Populorum progressio 76): uno sviluppo integrale, che comprenda la
dimensione economica, sociale, politica, spirituale e culturale, raccordate nella pace e
promosse insieme. Infatti, «le disuguaglianze economiche, sociali e culturali troppo grandi

31 CoNcILIO ECUMENICO VATICANO II, Gaudium et spes, cit., 80.

32 |bidem.

33 GlovaNNI PaoLo 1, Messaggio per la celebrazione della XXXVII Giornata mondiale della pace. 1° gennaio
2004, Un impegno sempre attuale: educare alla pace, 8 dicembre 2003.

34 FRANCESCO, Lettera enciclica Fratelli tutti, 3 ottobre 2020, 258.

17



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

tra popolo e popolo provocano tensioni e discordie, e mettono in pericolo la pace»®°.
Poverta e ingiustizie, violenze e umiliazioni rendono precario ogni tentativo di
riconciliazione e di pacificazione. «La pace non si riduce a un’assenza di guerra, frutto
dell’equilibrio sempre precario delle forze. Essa si costruisce giorno per giorno, nel
perseguimento d’un ordine voluto da Dio, che comporta una giustizia piu perfetta tra gli
uomini». L'enciclica conclude con una convocazione: «Se lo sviluppo & il nuovo nome della
pace, chi non vorrebbe cooperarvi con tutte le sue forze?» (n. 87).

Allo stesso papa Montini si deve l'istituzione della Giornata Mondiale della Pace, a
partire dal 1° gennaio 1968. Da quel momento, ogni anno il Santo Padre ha indirizzato un
messaggio ai governanti, al corpo diplomatico, ai Vescovi, a tutti i cristiani e a tutti le
persone di buona volonta: un ricco patrimonio di Magistero sociale da valorizzare, con forti
approfondimenti sulle molteplici sfumature del meraviglioso e fragile diamante della pace.
Profetici alcuni messaggi, che hanno aperto la strada a ulteriori sviluppi della Dottrina
sociale della Chiesa, mostrando un Magistero capace di interpretare il tempo che stiamo
vivendo. Basti pensare a quello di san Giovanni Paolo I, «Pace con Dio creatore. Pace con
tutto il creato» (1° gennaio 1990)3¢, e a quello di Benedetto XVI vent’anni dopo, «Se vuoi
coltivare la pace, custodisci il creato» (1° gennaio 2010)3’: gia vi si annunciano temi che
confluiranno nell’Enciclica Laudato si’. Centrali pure i temi esplorati da papa Francesco: «la
nonviolenza: stile di una politica per la pace» (2017)3%; «Migranti e rifugiati: uomini e donne
in cerca di pace» (2018)37; «La buona politica & al servizio della pace» (2019)%°, «Intelligenza
artificiale e pace» (2024)%1.

iv. Costruire pace: la Nota CEl Educare alla pace
Anche la Conferenza Episcopale Italiana ha accompagnato questo tempo con preziose
riflessioni, come la Nota pastorale Educare alla pace del 199842, Il documento descriveva
una societa lacerata e piena di tensioni: non solo episodi di violenza, ma un modello di
umanita ben poco fraterno.

«Episodi di violenza, di razzismo, di esclusione, di rifiuto, di disprezzo della vita sono ormai ogni
giorno sotto i nostri occhi, dentro la quiete apparente delle nostre citta e delle nostre case; si
consumano nelle relazioni politiche ed economiche, nei rapporti sociali che mettono a
confronto le diversita di ogni genere. Essi esplodono nella concorrenzialita efficientistica e
spietata che - in ogni campo - espelle i deboli e i vinti, nei ricatti di una vita di coppia e di famiglia

35 paoLo VI, Lettera enciclica Populorum progressio, 26 marzo 1967.

36 GIovANNI PAOLO I, Messaggio per la celebrazione della XXIIl Giornata mondiale della pace. 1° gennaio 1990,
Pace con Dio creatore. Pace con tutto il creato, 8 dicembre 1989.

37 BENEDETTO XVI, Messaggio per la celebrazione della XLIIl Giornata mondiale della pace. 1° gennaio 2010, Se
vuoi coltivare la pace, custodisci il creato, 8 dicembre 2009.

38 FRANCESCO, Messaggio per la celebrazione della L Giornata mondiale della pace. 1° gennaio 2017, La
nonviolenza: stile di una politica per la pace, 8 dicembre 2016.

39 FRANCESCO, Messaggio per la celebrazione della LI Giornata mondiale della pace. 1° gennaio 2018, Migranti
e rifugiati: uomini e donne in cerca di pace, 13 novembre 2017.

40 FRANCESCO, Messaggio per la celebrazione della LIl Giornata mondiale della pace. 1° gennaio 2019, La buona
politica é al servizio della pace, 8 dicembre 2018.

41 FRANCESCO, Messaggio per la celebrazione della LVII Giornata mondiale della pace. 1° gennaio 2024,
Intelligenza artificiale e pace, 8 dicembre 2023.

42 CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA, Educare alla pace, Nota pastorale della Commissione Ecclesiale giustizia e
pace, 23 giugno 1998.

18



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

sempre piu attraversata da linee di frattura, nella violenza fisica e psichica esercitata sulle
donne e sui bambini, nell'aggressivita cieca che devasta perfino i momenti del gioco e della
competizione sportiva» (n. 4).

Una tale situazione, fatta di individualismo e concorrenza spietata, pud essere
trasformata solo da una comunita riconciliata, che sappia incontrare le persone con
atteggiamenti di amore e «compagnia». La fede non puo essere bandiera per identificare il
«nemico» da eliminare, favorendo posizioni estremistiche e fondamentalismi che
propongono l'odio per l'altro. Soprattutto, la Chiesa italiana ha individuato nel compito
educativo il suo ruolo fondamentale per formare coscienze di pace.

v. Costruire pace: il Magistero di papa Francesco

Alla riconciliazione ha dedicato ampio spazio papa Francesco nel suo documento
programmatico, I'Esortazione apostolica Evangelii gaudium. Egli propone il dialogo sociale
come contributo per la pace: ogni visione di pace autentica deve prevedere l'inclusione
sociale dei poveri, in uno «sviluppo integrale di tutti» (n. 219), che richiama Populorum
progressio. Tra i quattro principi che animano la convivenza sociale, si segnala quello
secondo cui 'unita deve prevalere sul conflitto: esso non pud essere ignorato, essendo
parte dell’esperienza umana, ma neppure si puo restarvi intrappolati, facendolo degenerare
in guerra aperta. Scrive con sapienza il Papa:

«Di fronte al conflitto, alcuni semplicemente lo guardano e vanno avanti come se nulla fosse,
se ne lavano le mani per poter continuare con la loro vita. Altri entrano nel conflitto in modo
tale che ne rimangono prigionieri, perdono l'orizzonte, proiettano sulle istituzioni le proprie
confusioni e insoddisfazioni e cosi l'unita diventa impossibile. Vi &€ perd un terzo modo, il piu
adeguato, di porsi di fronte al conflitto. E accettare di sopportare il conflitto, risolverlo e
trasformarlo in un anello di collegamento di un nuovo processo»®.

Una sfida educativa, un invito ad abitare i conflitti della vita perché evolvano in
opportunita relazionali.

Tra i grandi contributi di pace del Magistero di papa Francesco si segnala pure I’Enciclica
Laudato si’: «Tutto € in relazione, e tutti noi esseri umani siamo uniti come fratelli e sorelle
in un meraviglioso pellegrinaggio, legati all'amore che Dio ha per ciascuna delle sue creature
e che ci unisce anche tra noi, con tenero affetto, al fratello sole, alla sorella luna, al fratello
fiume e alla madre terra»**. Se il mondo @ il dono buono del Creatore, se tutto & connesso,
la pace tra gli umani va di pari passo con quella con la terra: occorre un approccio sostenibile
teso a superare l'economia dello scarto, per orientare a un’economia circolare. Al
contempo, I'impegno per la cura della casa comune in un tempo di degrado ambientale
crescente esige un’umanita solidale e corresponsabile per le prossime generazioni. Solo cosi
e possibile un approccio lungimirante e prospettico, capace di andare aldila di politiche di
corto respiro che generano conflittualita e guerre.

Lecologia integrale € dimensione qualificante della pace.

vi. |l Catechismo della Chiesa Cattolica: legittima difesa

43 FRANCESCO, Esortazione apostolica Evangelii gaudium, 24 novembre 2013, 227.
44 FRANCESCO, Lettera enciclica Laudato si', 24 maggio 2015, 92.

19



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

Il Magistero sociale postconciliare incoraggia 'educazione alla pace in una prospettiva
di abbandono del concetto di «guerra giusta». Anche il Catechismo della Chiesa Cattolica
parla di «strette condizioni che giustificano una legittima difesa con la forza militare» (n.
2309), rivedendo profondamente i criteri legati alla teoria della guerra giusta. La riflessione
morale, infatti, ricorda che l'uso della violenza a scopo difensivo puo dirsi legittimo solo in
presenza di un’aggressione in atto, quando si sia tentata ogni altra via per arrestarla e
guando vi sia proporzionalita tra i beni da difendere e il danno arrecato: condizioni esigenti,
raramente soddisfatte dai conflitti in atto.

Non a caso il Catechismo mette in guardia dai rischi della guerra moderna, che puo
condurre a violenze indiscriminate verso popolazioni civili, citta, regioni. Esprime «severe
riserve morali» sulla logica dell'accumulo delle armi e della deterrenza: «l'armarsi ad
oltranza moltiplica le cause di conflitti ed aumenta il rischio del loro propagarsi» (n. 2315).
La corsa agli armamenti non garantisce pace: occorre regolamentarne produzione e
commercio, per evitare che interessi privati o collettivi compromettono l'ordine giuridico
internazionale. Né si pud trascurare che «le ingiustizie, gli eccessivi squilibri di carattere
economico o sociale, I'invidia, la diffidenza e I'orgoglio che dannosamente imperversano tra
gli uomini e le nazioni, minacciano incessantemente la pace e causano le guerre» (n. 2317).
Limpegno che ne deriva & per la giustizia sociale, scuola di prevenzione alle guerre.

vii. Pace, ecumenismo e dialogo interreligioso

Le parole del Magistero cattolico trovano consonanze nell’azione del movimento
ecumenico, che gia dai primi decenni del secolo scorso ha intrapreso percorsi di
riconciliazione tra le Chiese cristiane e di dialogo interreligioso.

Sono percorsi fondamentali in ordine alla costruzione della pace; per comprenderlo
basta ricordare quanto forte sia stato il peso dei fattori confessionali in tante guerre che
hanno segnato la storia europea degli ultimi cinque secoli. Gli ultimi quarant’anni hanno
visto, d’altra parte, il Consiglio Ecumenico delle Chiese accentuare I'impegno condiviso per
Giustizia, Pace e Salvaguardia del Creato (nell’'unita delle tre dimensioni). Anche la Charta
Oecumenica — sottoscritta nel 2001 dalle Chiese europee e rinnovata nel 2025 — chiama ad
una convivenza pacifica in un Europa plurale, riconciliata ed accogliente. In questa direzione
guarda anche I'impegno della Conferenza Episcopale Italiana, che fin dal 1966 nominava un
primo Vescovo incaricato per lI'ecumenismo, costituendo poi il Segretariato per
I'ecumenismo ed il dialogo, che diverra successivamente Commissione Episcopale, col
supporto di un Ufficio dedicato all’ecumenismo ed al dialogo. Tra gli eventi di rilievo degli
ultimi anni, poi, I'avvio, a partire dal 2023, di incontri nazionali dei responsabili delle Chiese
italiane.

Pure fondamentale la dimensione interreligiosa, cui I'incontro di preghiera per la pace
tenutosi ad Assisi nel 1986 ha offerto un paradigma ed uno stile: lo «spirito di Assisi». A
esso si ispirano gli incontri internazionali con cui la Comunita di Sant’Egidio da continuita a
tale istanza, traendone ispirazione per la propria azione. La preghiera per la pace costituisce
poi una dimensione importante dell’'esperienza del Dialogo Interreligioso Monastico (DMI)
che coinvolge una pluralita di realta religiose.

Le religioni — troppe volte coinvolte in drammatiche dinamiche conflittuali — hanno in
sé, infatti, enormi potenzialita di pace da valorizzare e custodire. In tale direzione guarda il
Documento sulla fratellanza umana, siglato nel 2019 ad Abu Dhabi da papa Francesco e dal

20



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

Grande Imam di Al-Azhar, Ahmad Al-Tayyeb: un potente invito alla riconciliazione tra
credenti e con ogni persona di buona volonta. In esso ci si impegna ad «adottare la cultura
del dialogo come via, la collaborazione comune come condotta, la conoscenza reciproca
come metodo e come criterio». Un testo importante, ampiamente ripreso nell’Enciclica
Fratelli Tutti (ad esempio ai nn. 5, 29, 136, 192)* e dal n. 123 del recente Documento finale
dell’Assemblea Generale del Sinodo dei Vescovi®.

In Italia ha un particolare rilievo la Giornata per I'approfondimento e lo sviluppo del
dialogo tra cattolici ed ebrei del 17 gennaio, il cui avvio da parte della CEl risale al 1990. Al
dialogo cristiano-islamico & invece dedicata la Giornata del 27 ottobre, celebrata
ecumenicamente a partire dal 2001. Dedicato alla pace anche il recente Appello alle
Istituzioni Italiane, ai cittadini e ai credenti in Italia firmato congiuntamente il 29 agosto
2025 dal cardinale Matteo Maria Zuppi, presidente della CEl assieme alle massime autorita
delle Comunita ebraiche e musulmane?®’.

3. Beatii costruttori di pace
a. Artigiani di pace

Lindicazione che emerge & chiara: piu che dibattere sulla liceita della guerra, si tratta
di costruire pace; occorrono artigiani di pace, soggetti che da un cuore pacificato sappiano
trarre le energie per operare per essa nella storia e nel tempo, a tutti i livelli. E una
responsabilita che interpella in modo forte i credenti, chiamati a ricercare il Regno di Dio,
che e regno di giustizia e di pace, e operare per essa con coraggio e creativita. La pace viene
dal futuro e invita a superare contraddizioni e timori, in una lucida testimonianza
evangelica. Tra i tanti e le tante testimoni importanti in tal senso ricordiamo due Vescovi:
mons. Luigi Bettazzi (1923-2023) e mons. Tonino Bello (1935-1993), da cui viene - insieme
al movimento Pax Christi di cui sono stati presidenti - un richiamo forte e continuativo ad
un’incisiva azione di pace, nel contrasto alla guerra e alla corsa agli armamenti. In tale
direzione va maggiormente orientata anche la formazione teologica, ai vari livelli, per
comprendere sempre meglio la centralita della pace per un’esistenza secondo il Vangelo.

b. Educare alla pace
«Ogni cambiamento ha bisogno di un cammino educativo per far maturare una nuova
solidarieta universale e una societa pil accogliente»*®. Tra i significati piu autentici della
missione educativa & proprio quanto afferma papa Francesco: 'educazione & determinante
per una vera conversione alla pace. E un’istanza urgente, che esige il coinvolgimento
sinergico di una pluralita di soggetti, nella comunita ecclesiale e non solo, per coltivare cuori
e forme di vita pacificate e pacificanti.

4> FRANCESCO, Lettera enciclica Fratelli tutti, cit.

46 FRANCESCO, Per una Chiesa sinodale: comunione, partecipazione, missione, Documento finale della Seconda
Sessione della XVI Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi (2-27 ottobre 2024), 26 ottobre 2024.
47 Appello alle Istituzioni Italiane, ai cittadini e ai credenti in Italia, firmato da UCEI - Unione delle Comunita
Ebraiche Italiane, UCOII - Unione delle Comunita Islamiche d'ltalia, COREIS - Comunita Religiosa Islamica
Italiana, Moschea di Roma e CEl - Conferenza Episcopale Italiana, 30 agosto 2025 (Cf.
https://www.chiesacattolica.it/appello-interreligioso-rivolto-alle-istituzioni-italiane-ai-cittadini-e-ai-
credenti-in-italia/).

48 FRANCESCO, Messaggio per il lancio del patto educativo, 12 settembre 2019.

21



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

i. Unimpegno ecclesiale

Da sempre le comunita diocesane e parrocchiali sono impegnate nell’azione educativa
a varilivelli. La lettura attenta dei segni dei tempi, I'incalzare degli avvenimenti, la diffusione
di una vera e propria «cultura della guerra» in cui il ricorso all’uso della forza si rilegittima
come possibile via da perseguire per la soluzione delle controversie: segnali che esigono
un’educazione alla pace come impegno inderogabile per le nostre comunita. Lo stesso papa
Leone XIV ha ripetutamente sottolineato la centralita della pace e, rivolgendosi ai Vescovi
italiani, ha esortato ad un impegno diffuso e capillare:

«Auspico, allora, che ogni Diocesi possa promuovere percorsi di educazione alla nonviolenza,
iniziative di mediazione nei conflitti locali, progetti di accoglienza che trasformino la paura
dell’altro in opportunita di incontro. Ogni comunita diventi una “casa della pace”, dove si
impara a disinnescare l'ostilita attraverso il dialogo, dove si pratica la giustizia e si custodisce il
perdono. La pace non & un’utopia spirituale: € una via umile, fatta di gesti quotidiani, che
intreccia pazienza e coraggio, ascolto e azione. E che chiede oggi, piu che mai, la nostra
presenza vigile e generativa»®.

Educare alla pace deve diventare indicazione chiara e diffusa, testata d’angolo delle
scelte pastorali ed educative: Cristo stesso € la nostra pace (cf. Ef 2,14). Non si tratta solo di
rispondere a una sensibilita, a un’urgenza o al grido delle vittime: € via maestra per
rispondere alla chiamata di Gesu Cristo e al suo insegnamento, ci rende piu credibili nella
sua sequela, ci conforma a Lui. Non bastera allora qualche evento dedicato alla pace nel
corso dell'anno: occorrera che essa intessa le proposte educative comunitarie, anche
valorizzando quei movimenti, quelle associazioni e quelle comunita religiose che vivono in
modo specifico il carisma e I'impegno di costruzione di pace. Occorrera formare educatori
che con competenza e passione si dedichino a un’educazione che generi cambiamento di
mentalita e assieme di condizioni di vita. Occorrera indicare possibili percorsi formativi da
attivare nei diversi contesti.

Occorrera anzitutto ripartire dalla preghiera, che infonde coraggio e da sostegno a tutti
gli artigiani di pace: la celebrazione eucaristica, in modo particolare, educa il popolo di Dio
a chiedere costantemente il dono della pace®°. Alla scuola di Gesu di Nazareth occorrera
ripensare la pace «come un vocabolario piu che come un vocabolo», secondo la felice
espressione di don Tonino Bello. In questo senso sara necessario educare a una nuova
immagine di Dio, fino a dar forma ad una vera teologia della pace. Al contempo diventera
essenziale educare all’ascolto, all’alterita, al perdono, alla riconciliazione, alla gestione e alla
risoluzione nonviolenta dei conflitti, al prendersi cura (Il care di don Milani) inteso come
«farsi carico» o «prendere a cuore».

Importante, in particolare, sottrarre la pace a interpretazioni e pratiche ambigue, a
guelle trasmigrazioni semantiche simili all'avvertimento del Salmo 28,3: «Parlano di pace al
loro prossimo, ma hanno la malizia nel cuore» e, per questo, formarsi a uno stile di vita
nonviolento e adottarlo. La nonviolenza, infatti, non & semplice presa di distanza dall’'uso
della forza o resa di fronte alla violenza, ma visione nuova dell’esistenza e delle relazioni,
animata dall’amore per il nemico insegnato da Gesu stesso: «Ma io vi dico: amate i vostri
nemici e pregate per i vostri persecutori» (Mt 5,44).

9 LEONE XIV, Discorso ai Vescovi Della Conferenza Episcopale Italiana, 17 giugno 2025.
50 Cf. PONTIFICIO CONSIGLIO DELLA GIUSTIZIA E DELLA PACE, Compendio della Dottrina sociale della Chiesa, cit.

22



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

In questa direzione andranno pure valorizzati momenti di celebrazione e di
approfondimento che, specie se proposti ai giovani, dovranno avere anche una dimensione
esperienziale e parlare attraverso i segni e i simboli. Fondamentale in tal senso la Marcia
della pace di fine anno: dal 1968 essa offre testimonianze e riflessioni sul tema proposto
dal Santo Padre per la Giornata mondiale della pace, invitando anche a vivere la notte di
san Silvestro con un digiuno di solidarieta da destinare a popolazioni coinvolte in un
conflitto armato. A promuoverla — assieme a Pax Christi, che e all'origine dell’iniziativa — la
Commissione Episcopale per i problemi sociali e il lavoro della CEl, Caritas italiana, Azione
Cattolica, Agesci, Movimento focolari, Acli e Libera. Di rilievo pure le iniziative proposte
dall’Azione Cattolica per il mese della pace che si celebra in gennaio. Né possiamo
dimenticare la traiettoria delle Arene di Pace, quasi catalizzatori di energie e speranze di
tante componenti del popolo di Dio, ispirate in particolare dal mondo missionario.

ii. Educare nella famiglia e nella scuola

Ma l'educazione alla pace si fa prima di tutto nel quotidiano. La famiglia e la prima
palestra di educazione alla pace e vive questo ruolo essenzialmente nel dialogo
intergenerazionale, evitando imposizioni di tipo autoritario o esercizi perversi di potere, che
talvolta sfociano nel fenomeno tragico del femminicidio o in tragedie familiari. E in primo
luogo nella pratica del superamento dei conflitti attorno alla tavola e nello svolgersi della
guotidianita che ci esercita alla fraternita universale. Lo sottolineava papa Francesco
nell’Esortazione Apostolica Amoris Laetitia: «Forse non sempre ne siamo consapevoli, ma
e proprio la famiglia che introduce la fraternita nel mondo! A partire da questa prima
esperienza di fraternita, nutrita dagli affetti e dall’'educazione familiare, lo stile della
fraternita si irradia come una promessa sull’intera societa»®?.

Anche alla scuola si chiede una quotidiana conversione a una pratica di «comunita
educante» che faccia emergere I'importanza e la bellezza di relazioni significative come
elementi di una cultura di pace. Valori condivisi come democrazia e partecipazione,
cooperazione e pluralismo, fondano una prassi di pace. Una prospettiva nuova e piu
realistica & necessaria per lo studio della storia: non mera successione di guerre, ma esame
critico di dinamiche e possibilita, attenta anche alla vita quotidiana di famiglie, lavoratori e
bambini, che partecipano della storia stessa - talvolta subendone le conseguenze, talvolta
contribuendo a processi di liberazione e cambiamento. Per una cultura di pace e essenziale
coltivare tale memoria: la storia ha visto anche momenti drammatici, talvolta veri e propri
genocidi; occorre ricordarli, assieme ai momenti di riconciliazione e di speranza.

Per le giovani generazioni, particolarmente importante sara pure orientare a un uso
intelligente delle moderne piattaforme digitali e dei giochi elettronici, valorizzandone il
potenziale educativo ed evitandone l'orientamento diseducante della violenza.

Molti, insomma, gli ambiti, le dimensioni e i saperi coinvolti nella sfida educativa,
fondamentale per una costruzione di pace che salvaguardi il presente e viva la tensione al
futuro.

c. Sognare un’umanita di pace, oltre Caino
Un’efficace educazione alla pace dovra pero radicarsi anche in una robusta prospettiva
teologica e antropologica, che dalla Scrittura attinga alcuni riferimenti qualificanti. Vi sono,

51 FRANCESCO, Esortazione apostolica Amoris laetitia, 19 marzo 2016, 194.

23



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

infatti, tre elementi che spesso vengono associati alla realta dell’'umano, come se ne fossero
componenti ineliminabili che renderebbero inevitabile lo scatenarsi dei conflitti e la guerra.
Fondamentale quindi, per ognuno di essi, indicare alternative e disegnare una prospettiva
pil positiva.

i. Delegittimare la violenza, per l'alterita

La prima sfida e quella di delegittimare la violenza, quella che abbiamo visto occupare
gli scenari internazionali, ma che rivendica centralita anche nello stesso dibattito culturale,
guasi fosse una realta ineliminabile dal nostro essere sociale e biologico, cui non resterebbe
che adeguarsi. Nella Scrittura abbiamo colto un orientamento ben diverso: pur
riconoscendone la presenza, essa orienta soprattutto al suo superamento, nel segno
dell’accoglienza dell’alterita. Per il Dio di Abramo, Isacco e Giacobbe — di Gesu stesso —
I'essere umano e creato per una liberta che e soprattutto compito di cura per il fratello e Ia
sorella; che e responsabilita per la liberta d’altri. Lalterita che mi sta dinanzi pud magari
essere scomoda e potenzialmente conflittuale, ma io ne sono comunque compartecipe e
responsabile.

L'alternativa € la logica di Caino: quel rifiuto dell’altro/a che trasforma il conflitto in
violenza, fino all’assassinio. Eppure, anche dinanzi a esso rimane un dato sorprendente: Dio
punisce si Caino, ma non lo distrugge, proteggendolo anzi da chi avrebbe voluto vendicare
I'uccisione di Abele. Il Vangelo della pace inizia qui, da quella misericordia di Dio che fonda
il valore assoluto della dignita di ogni essere umano, rifiutando la logica della vendetta e
orientando persino all'amore per il nemico.

Nessuno spazio per la violenza, dunque, né nelle relazioni interpersonali, né nella vita
associata. Nitido il no a ogni linguaggio e pratica d’odio: al razzismo, all’'antisemitismo,
all'islamofobia, alla cristianofobia, alla violenza di genere (su donne e persone
omoaffettive). La cultura del rispetto deve diventare grammatica quotidiana della vita
associata e anche nel rapporto col creato vanno superati approcci violenti e sfruttatori, per
orientarsi invece alla cura. E un’istanza da trasfondere in leggi e regole di convivenza, ma
che interpella al contempo la responsabilita di persone e gruppi, tutti chiamati a costruire
pace dalle relazioni interpersonali a quelle internazionali nello spazio globale.

ii. Delegittimare I'inimicizia, per la riconciliazione

In tale prospettiva va pure delegittimata quella prospettiva che fa della dialettica
amico/nemico il motore della vita associata: la parola di Gesu rigetta tale prospettiva,
invitando invece ad assumere la prospettiva del Padre che fa piovere e sorgere il sole anche
sui malvagi. Certo, i conflitti ci sono — entro le realta statuali e tra di esse — ma la sfida &
qguella di imparare a gestirli in forme costruttive, ricercando patti e negoziazioni, senza
assolutizzare le contrapposizioni. Possiamo far memoria in tal senso di san Francesco
d’Assisi, che mando i suoi frati a cantare il Cantico di Frate Sole, per invitare al superamento
del conflitto che lacerava la citta>2. Ma possiamo ricordare anche Yitzhak Rabin (1922-1995)
e Yasser Arafat (1929-2004), pronti ad osare nel 1995 accordi di pace che andavano al di |a
di storie di contrapposizioni e sangue tra israeliani e palestinesi.

E il richiamo a figure che in momenti diversi hanno scommesso sulla possibilita di
superare 'odio e I'inimicizia, cercando riconciliazione per rigenerare a una vita assieme e

52 Compilazione di Assisi, n. 84, in Fonti Francescane, Editrici Francescane, Padova 20113, n. 1616.

24



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

spezzare la catena della vendetta e della rappresaglia. Numerosi i soggetti che anche oggi
operano in tale direzione, educando alla pace nell'incontro col diverso. Si pensi alle realta
ispirate all’azione di Giorgio La Pira (I'Opera per la Gioventu, il Centro Internazionale
Studenti, la Fondazione), a Rondine Cittadella della pace, al Sermig di Torino. Forte anche il
legame che I'ltalia intrattiene con I'esperienza di Nevé Shalom - Wahat al Salaam, il villaggio
fondato dal domenicano Bruno Hussar (1911-1996) in cui tenacemente convivono, anche
nei tempi piu bui, arabi palestinesi ed ebrei israeliani: una scommessa di riconciliazione
particolarmente preziosa in questo tempo. Esperienze diverse, accomunate da una
costruzione di pace entro i conflitti, dalla ricerca di mediazione oltre I'inimicizia. Preziose in
tal senso le pratiche di giustizia riparativa/rigenerativa, tese a risanare relazioni in contesti
di conflittualita.

Tali realta indicano anche alcune virtu generatrici di pace, da coltivare nella formazione
personale, cosi come nella coscienza civile: tolleranza, disponibilita alla riconciliazione,
coraggio, pazienza, perseveranza e serenita, capacita di approssimarsi alla giustizia anche
guando sembra un ideale irrealizzabile, perché essa rimane un compito sempre aperto. In
esse si esprime uno stile di vita che abilita le persone a costruire e preservare una pace
duratura e stabile, ponendo le premesse per una assunzione di tale istanza anche da parte
degli Stati. La prospettiva & quella disegnata da padre Ernesto Balducci (1922-1992), che
chiamava a prendere coscienza della condizione epocale in cui viviamo, anteponendo gli
interessi dell'umanita a quelli delle tribu cui apparteniamo3. La sfida & quella di costruire
una democrazia planetaria non centrata sul dominio di una cultura sulle altre ma sulla
convivenza di tutte le «tribu della terra» in una solidarieta globale.

iii. Delegittimare la guerra: nonviolenza

Comprendiamo allora — ed € il terzo passaggio — che & la stessa realta della guerra a
essere oggi inaccettabile. Questa ¢ la convinzione che portava don Primo Mazzolari (1890-
1959) a pubblicare nel 1955 Tu non uccidere®®. Non esiste guerra che si possa dire giusta,
perché essa (e gia solo la sua preparazione con la corsa agli armamenti) provoca distruzioni
estremamente peggiori di qualunque bene si voglia difendere, aggravando la miseria.
Anche dinanzi all’ingiustizia o all’aggressione, la via d’uscita & una resistenza pacifica, che
privilegia la vita sulla giustizia, in un amore agli altri che svela la cattiveria dei malvagi non
sposandone i metodi. Per I'ltalia tale esigenza pud trovare un riferimento forte nel rifiuto
della guerra dell’art. 11 della Costituzione, ma anche in quella tradizione giuridica orientata
a un orizzonte cosmopolita che ha avuto tra i suoi esponenti Norberto Bobbio (1909-2004).

Certo, come scrivono i Vescovi tedeschi nel documento Pace a questa casa del 2024, &
pur vero che

«la nostra dottrina della pace si basa su due tradizioni che risalgono agli inizi del cristianesimo
e che si sono sempre influenzate a vicenda: il pacifismo di matrice cristiana, con il suo divieto
totale della violenza, e la legittimazione critica e condizionale della violenza, con l'intento di
controllarla e ridurla al minimo. Nonostante le differenze, queste due tradizioni hanno un
obiettivo comune: la violenza deve essere superata» (n. 12)°°.

53 E. BALDUCCI, Le tribu della terra: orizzonte 2000, Edizioni Cultura della Pace, San Domenico di Fiesole 1991.
54 P. MAzzoLARI, Tu non uccidere, edizione critica a cura di Paolo Trionfini, EDB, Bologna 2015.

55 CONFERENZA EPISCOPALE TEDESCA, «“Pace a questa casa”. Dichiarazione dei vescovi tedeschi sulla pace», in
«Regno Documenti», 49 (2024) 9, pp. 257-318.

25



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

Va pero anche sottolineato che lo stesso testo prosegue segnalando come — al di la di
tale duplicita — il primato va al Regno di Dio, orizzonte di pace da costruire e da custodire.
Dar corpo a tale istanza significa tra l'altro dedicare un’attenzione privilegiata alla
nonviolenza attiva: conversione culturale che rifiuta ogni azione che danneggia I'essere
umano e il pianeta, orientando invece alla riparazione — a livello personale, relazionale,
culturale e strutturale — del danno fatto. Prospettiva trasformatrice che, prima che a
specifiche prassi, orienta ad una spiritualita attenta all’altro/a, al suo sentire, alla sua
dignita: mai egli/ella potra essere detto nemico/a. Qui si radica un agire della societa civile
e di movimenti sociali organizzati che rigetta la violenza ma opera con decisione per
cambiamenti duraturi, per dis-armarci e ricostruirci come civilta.

Gia abbiamo citato il pastore battista Martin Luther King (1929-1968), che seppe trarre
dal Vangelo la forza per agire contro la discriminazione razziale. Ad ispirarlo la satyagraha -
in indiano, «forza della verita», non certo espressione di debolezza o passivita - del
Mahatma Gandhi (1869-1948): centrata sul principio del «non offendere», essa non accetta
che il fine giustifichi i mezzi, neppure per combattere 'oppressione e promuovere giustizia.
Preferisce piuttosto subire un male, per dare testimonianza alla verita, non reagendo ad
esso, fino a renderlo insostenibile ed inaccettabile anche a chi lo pratica. Essa ha preso
forma, tra l'altro, in alcune forme di resistenza civile contro il nazismo - quella del popolo
danese contro i conquistatori o quella dei giovani della Rosa Bianca. Anche in Italia la
nonviolenza ha riferimenti importanti, in Aldo Capitini (1899-1968), che ne ha testimoniato
tutta l'efficacia, in Alexander Langer (1946-1995), che ha operato per la cura della terra e la
convivenza tra genti diverse. Riferimenti importanti per una prospettiva che sa attingere a
molte fonti per costruire pace, favorendo dialogo e ascolto in ambiti diversi.

d. Per una pace giusta

Tali realta mostrano tra l'altro che la pace non e semplice aspirazione. Se, infatti, la
violenza attraversa tutta la vicenda umana, il costante bisogno di interrogarsi sul perché
della guerra rivela che & essa ad essere percepita come anomala rispetto all’'umanita e alla
sua aspirazione profonda: una pace che e realta affidata alla responsabilita degli esseri
umani.

Ma, ricorda il salmista, la pace si scambia un bacio d'amore con la giustizia, in un
binomio inscindibile da quello di misericordia e verita (cf. Sal. 84, 11-12). Non c’é pace senza
ricerca di giustizia radicata nella verita. E questo che ha guidato I'esperienza di chi ha
dedicato la vita a curare le ferite delle guerre: non giustizia come condanna, ma difesa della
dignita di ogni persona, esercizio della distinzione fra errore ed errante richiamata da Pacem
in terris al n. 93. Uno stile di impegno che ha animato figure come Annalena Tonelli (1943-
2003), che ha speso l'esistenza in regioni africane segnate da ingiustizia, oppressione e
conflitti, opponendo alla violenza una giustizia fatta di misericordia.

i. Pace: giustizia, democrazia, politica, legalita
Indubbiamente tante situazioni conflittuali sono generate da situazioni di inequita che
esplodono a vari livelli, e, come ha ricordato papa Francesco, «l'inequita non colpisce solo
gli individui, ma Paesi interi, e obbliga a pensare ad un’etica delle relazioni internazionali. E
la giustizia esige di riconoscere e rispettare non solo i diritti individuali, ma anche i diritti

26



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

sociali e i diritti dei popoli»>®. Non si tratta di far altro che cercare il Regno di Dio nelle realta
sociali, rendendole uno spazio di fraternita, di giustizia, di pace, di dignita per tutti®’. La
pace & possibile «a partire da un’etica globale di solidarieta e cooperazione al servizio di un
futuro modellato dall’interdipendenza e dalla corresponsabilita nell’intera famiglia
umana»2,

Se la pace nella giustizia & affidata agli esseri umani, essa € soprattutto primo compito
della politica. E fra le forme da essa assunte, la democrazia & certo quella pil orientata alla
pace. Democrazia &, infatti, non fare del conflitto politico causa di scontro, ma occasione di
incontro; al cuore della sua logica sta la scoperta che nelle parole dell’altro, per quanto
lontane dalle proprie, c’@ sempre un frammento di verita che merita ascolto e attenzione,
per imparare. La logica democratica nelle relazioni fra popoli e Stati & autentica quando
abbandona ogni pretesa di unilateralita. La ricerca del bene comune si fa sempre con gli
altri, mentre fallisce con approcci identitari, che dividono e separano. Quello che & il bene
per tutti e tutte va costruito col concorso di tutti e tutte: I'esclusione di qualcuno o la
competizione sono solo premessa per altri conflitti e inimicizie. Serve invece un respiro
planetario, che sappia ascoltare attese e paure altrui e tessere dialoghi come tra compagni
di un viaggio di pace. Sono istanze cui deve corrispondere anche una dimensione giuridica,
sia sul piano internazionale che all’interno di ognuno dei singoli Stati: la legge deve essere
strumento di difesa della pace contro gli abusi di singoli e gruppi, contro il dominio della
violenza.

E I'approccio seguito da Giorgio La Pira nella sua esperienza politica, sia per I'ltalia e
Firenze che per le relazioni internazionali: |a fatica del dialogo & lo strumento piu efficace,
nella citta come nei rapporti fra popoli e Stati. Mentre processi di decolonizzazione
scuotevano continenti con guerre e violenze e si affacciavano sulla scena mondiale nuovi
soggetti, egli ebbe il coraggio di una politica di pace, che riconosceva la verita di un nuovo
mondo in cui la comune radice religiosa dei figli di Abramo sarebbe stata pietra angolare
per la pace.

La scelta di non rispondere alla crisi con la debolezza della violenza, ma con la forza del
confronto ha guidato anche Giuseppe Dossetti (1913-1996), specie negli ultimi anni della
sua vita. Di fronte alla guerra in Iraq del 1990/1991, egli ammoni sulle conseguenze del
ricorso alla violenza delle armi, invitando a gestire la crisi col dialogo e con la tessitura di
relazioni, per delineare esiti condivisi da tutti e di cui tutti avrebbero avuto responsabilita.
La stessa visione lo spinse a richiamare I'importanza della cura per la democrazia, nella
forma di una diffusione del potere fra tutti i cittadini e i corpi sociali, economici, culturali,
nei quali si articola il nostro paese. Il riferimento alla Costituzione era per lui fondamento
di una cultura della legalita diffusa, che & centrale a un tempo per la pace e per una
democrazia che non sia solo formale.

ii. La pace nella famiglia umana e I'impegno per la non proliferazione

delle armi nucleari
Una logica autenticamente democratica, portata in una dimensione internazionale
anche grazie al diritto, permette di recuperare alla politica anche il concetto di famiglia

56 FRANCESCO, Fratelli tutti, cit., 126.
57 Cf. LEONE XIV, Esortazione apostolica Dilexi te, 4 ottobre 2025, 97.
58 FRANCESCO, Fratelli tutti, cit., 127.

27



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

umana, caro al Magistero della Chiesa®®. Si tratta di pensare la condizione di esseri umani e
popoli in termini di ascolto reciproco e di rispetto dell’altrui dignita. Il Concilio ricordava
che: «ogni parte della famiglia umana reca in sé e nelle sue migliori tradizioni qualcosa di
quel tesoro spirituale che Dio ha affidato all’'umanita»®. Valorizzare in ogni popolo e
nazione — e nelle rispettive storie — elementi di tale tesoro non € solo disposizione morale,
ma fondamento per iniziative politiche orientate a un ordine di diritto internazionale
possibile. E tale sforzo e necessario ora, mentre sembra venir meno un linguaggio politico
condiviso, persino sulle definizioni di «guerra» e «pace», e in cui tornano a prevalere la
competizione e la corsa agli armamenti.

Per fondare I'opposizione a esse occorre anche una seria formazione al rispetto del
diritto internazionale, al multilateralismo e al funzionamento degli Organismi
sovranazionali; anche papa Leone XIV nella visita al Presidente Mattarella del 14 ottobre
2025 ha richiamato

«il comune impegno che lo Stato italiano e la Santa Sede hanno sempre profuso e continuano
a porre in favore del multilateralismo. Si tratta di un valore importantissimo. Le sfide complesse
del nostro tempo, infatti, rendono quanto mai necessario che si ricerchino e si adottino
soluzioni condivise. Percio € indispensabile implementarne dinamiche e processi,
richiamandone gli obiettivi originari, volti principalmente a risolvere i conflitti e a favorire lo
sviluppo»®L.

Si tratta insomma di valorizzare la cooperazione — contrapposta alla mentalita
competitiva — assieme alla giustizia riparativa, alla costruzione della sostenibilita e
all'incontro tra le religioni, secondo lo spirito di Assisi.

La cooperazione a livello internazionale non pud ignorare che la via della non-
proliferazione delle armi nucleari esige un rinnovato impegno, che persegua la strada
tracciata dal Trattato sia fedele ai trattati. Risuonano percio quanto mai attuali queste parole
di papa Francesco:

«Le armi nucleari sono una responsabilita pesante e pericolosa. Rappresentano un
“moltiplicatore di rischio” che fornisce solo un’illusione di una “sorta di pace”. Desidero
riaffermare qui che I'uso di armi nucleari, come pure il loro mero possesso, & immorale. Cercare
di difendere e di assicurare la stabilita e la pace attraverso un falso senso di sicurezza e un
“equilibrio del terrore”, sostenuti da una mentalita di paura e di sfiducia, conduce
inevitabilmente a rapporti avvelenati tra popoli e ostacola ogni possibile forma di vero dialogo.
Il loro possesso conduce facilmente a minacce del loro uso, diventando una sorta di “ricatto”
che dovrebbe essere aberrante per le coscienze dell’'umanita»®.

Fondamentale & quindi il ruolo delle istituzioni internazionali, a partire dalle Nazioni
Unite, che in molte occasioni hanno portato contributi fondamentali alla pace; in parecchie
situazioni di conflitto i caschi blu hanno avuto un ruolo determinante. Proprio per questo
essenziale proporre una riforma delle stesse Nazioni Unite che davvero ne faccia un luogo
in cui la famiglia umana si mostri come comunita unita nel farsi carico della responsabilita

59 CONCILIO ECUMENICO VATICANO Il, Gaudium et spes, cit., 2.

60 Jvi, 86.

61 LEoNE XIV, Discorso in occasione della visita ufficiale al Presidente della Repubblica italiana, on. Sergio
Mattarella, 14 ottobre 2025.

62 FRANCESCO, Messaggio in occasione della prima riunione degli Stati parte al trattato sulla proibizione delle
armi nucleari, 21 giugno 2022.

28



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

di governare la terra. Va superata una struttura giuridica che riflette gli esiti della Seconda
guerra mondiale, come se 'ordine internazionale potesse solo rispecchiare le istanze del
piu forte o del vincitore. Una riforma compiuta delle Nazioni Unite, che restituisca a tale
istituzione autorevolezza e capacita di fare pace, deve essere patrimonio di tutti e
responsabilita di tutti.

Tale impegno sul piano delle forme istituzionali dovra pure essere accompagnato da un
lavoro di ritessitura umana e culturale, specie la dove sono presenti storie di conflitto e
memorie di violenza. Vi sono percorsi di riconciliazione tra popoli che devono affiancare e
intrecciarsi con le dinamiche istituzionali, perché esse siano autentiche ed efficaci. Il
rapporto tra Croazia e Italia nella zona di Gorizia & un esempio di percorsi possibili in tal
senso.

iii. Pace nella Rete e nei mass media

La pace non si pratica né si costruisce solo sul terreno politico o diplomatico. Essa
attraversa anche i linguaggi, gli immaginari collettivi e i flussi informativi. La storia recente
ha mostrato quanto i media possano diventare strumenti di manipolazione, capaci di
costruire immagini distorte del nemico e di alimentare conflitti. Nell’era digitale, segnata
dalla pervasivita della Rete e dall’emergere dell’intelligenza artificiale, € dunque essenziale
portare la logica della pace anche in questo nuovo ambiente antropologico.

Come hanno messo in luce gli studi sul cosiddetto «capitalismo della
sorveglianza»®, il potere informativo oggi non descrive soltanto la realta: tende a
modellarla, orientando comportamenti, emozioni e scelte delle persone. L'ambiente
digitale non & neutrale: richiede una governance politica matura, regole chiare,
responsabilita condivisa e una particolare attenzione alla tutela dei piu vulnerabili, perché
la comunicazione non degeneri in violenza simbolica né in forme opache di controllo.

In questo contesto risuonano con particolare forza le parole di papa Leone XIV:
«Oggi la Chiesa offre a tutti il suo patrimonio di dottrina sociale per rispondere a un’altra
rivoluzione industriale e agli sviluppi dell’intelligenza artificiale, che comportano nuove
sfide per la difesa della dignita umana, della giustizia e del lavoro»®*.

Anche il Web e i diversi media diventano pertanto luoghi in cui la pace va coltivata
qguotidianamente. Portare nei social media una visione nonviolenta significa contrastare la
polarizzazione, promuovere linguaggi rispettosi, educare al discernimento critico e aprire
spazi di dialogo autentico. Le grandi potenzialita della comunicazione digitale possono cosi
essere orientate all’incontro, alla ricerca comune della verita e alla costruzione di comunita
piu giuste, nelle quali la cura reciproca prevalga sulla logica dello scontro.

iv. Pace con la terra
Accanto all’'ordine internazionale e alla Rete, una terza dimensione nella quale edificare
pace e il rapporto con la terra.
Le ferite a essa inferte dall’essere umano e quelle che egli continua a procurarle
nascono dalla stessa logica di violenza che genera la guerra, da una visione distorta della
nostra natura umana: pensiamo di essere altro dall’ambiente che abitiamo, di avere il diritto

63 Cf. S. ZuBoFF, Il capitalismo della sorveglianza. Il futuro dell’umanita nell’era dei nuovi poteri, Luiss University
Press, Roma 2019.
64 LEoNE XIV, Discorso al Collegio cardinalizio, 10 maggio 2025.

29



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

di usarlo come mera risorsa. Sono gli stessi principi sulla base dei quali uno Stato ne
opprime un altro; sono gli stessi fondamenti della guerra.

Dobbiamo allora avere il coraggio di porre fine alla nostra guerra alla terra e fare con
essa la pace. Questo significa, come in ogni pace, fare assieme il cammino che abbiamo
davanti, avendo cura della terra; riprendere il filo delle proposte emerse che negli ultimi
anni sul terreno della sostenibilita ambientale e sociale € un modo per fare quella pace che
€ necessaria per il futuro. Ed € un percorso che deve essere fatto a tutti i livelli in cui si
sviluppa I'agire politico, ma passa anche per le scelte che comunita, associazioni, singole
persone operano. Passa per il coltivare una cultura della terra al centro dell’'educazione
delle nuove generazioni ma in effetti di ogni generazione.

v. Pace, nel dialogo ecumenico e tra le religioni

Se gia abbiamo segnalato il volto purtroppo ambivalente delle religioni in ordine alla
pace, una quarta dimensione di costruzione della pace dovra disinnescare i germi di
violenza ancora presenti in esse, per coltivare invece i potenti semi riconciliazione che esse
portano nel cuore. Il cammino del dialogo, scelta fondamentale della Chiesa del Concilio (si
pensi in particolare al Decreto Unitatis redintegratio e alla Dichiarazione Nostra aetate),
assume in tal senso oggi un valore essenziale. Importante far memoria di chi gia lo ha
percorso, aprendo percorsi di cui oggi comprendiamo tutta la rilevanza. Si pensi
all'esperienza di Maria di Campello (1875-1961) e ai rapporti di dialogo e di fraternita con
testimoni di pace come Gandhi, Schweitzer e Mazzolari che ella intratteneva dal suo eremo.
Si pensi a Maria Vingiani (1921-2020), fondatrice del SAE (Segretariato Attivita
Ecumeniche), pioniera nel contribuire all'avvio di cammini di dialogo tra le Chiese in Italia
nel post-concilio. Fondamentale in questo tempo di globalizzazione ritrovare l'ispirazione di
donne capaci di tessere convivialita e sororita tra le diverse realta religiose: si tratta di
imparare a riconoscersi parte di una storia comune, da costruire assieme pur nella
specificita dei diversi cammini.

Di particolare rilievo in tal senso l'orizzonte del Mediterraneo, culla delle tre grandi
religioni monoteistiche, speranza di una pace/shalom/salaam possibile, eppure oggi spazio
di drammatica contraddizione. Preziosa la memoria dei monaci di Tibhirine, che in terra
d’Algeria hanno dato la vita nel 1996 per una presenza di pace in una terra segnata dalla
violenza. Da segnalare oggi |la Rete di Teologia del Mediterraneo, che mette in collegamento
soggetti posti sulle sue quattro sponde, per ricercare un pensiero di riconciliazione che sani
le ferite.

Proprio la riconciliazione & essenziale per costruire pace. Se, infatti, fermare le armi e
sempre fondamentale per uscire dalla guerra, le ferite che essa lascia hanno bisogno di
tempo per risanarsi; di tempo e di una cura, cui le comunita religiose possono contribuire
in modo determinante. Nel 1997 —in un clima pure segnato da profonde lacerazioni, dopo
le speranze suscitate dal 1989 — la Il Assemblea Ecumenica Europea di Graz®® chiedeva
riconciliazione, come «dono di Dio e sorgente di vita nuova». Anche questo nostro tempo
necessita di un’azione capace di coltivare cuori e culture riconciliati e riconcilianti, per
ritessere possibilita di vita assieme oltre le contrapposizioni.

Il perdono diviene allora essenziale per spezzare la catena della violenza. Non si tratta
di accettare o mettere tra parentesi situazioni di ingiustizia, né di dimenticare le vittime che

85 Cf. «Regno Documenti», 22 (1997) 15.

30



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

I’hanno patita, ma di comprendere che la pace si fa solo andando al di la della vendetta e
del risentimento. Qui ¢’ un contributo determinante che possono apportare le comunita
cristiane, chiamate a testimoniare un perdono gratuitamente concesso da parte di chi pure
ha patito tutta la durezza di una violenza fino alla morte. La memoria di Gesu Cristo e della
sua storia di nonviolenza diviene nelle comunita credenti invito a pratiche e pensiero che
diano corpo alla sequela del Signore. Ricordiamo, in tal senso, I'impegno di Igino Giordani
(1894-1980) — co-fondatore del movimento dei Focolari, promotore di un primo disegno di
legge sull'obiezione di coscienza — che sottolineava come l'inutilita della guerra vada
contrastata con la forza di un amore capace di raggiungere persino i nemici.

e. Ladifesa, maila guerra
Se quelli appena accennati sono i grandi orizzonti di una costruzione di pace, vi sono
alcune aree specifiche in cui tale esigenza prende forma piu concreta.

i. Obiezione di coscienza e servizio civile: per una difesa non militare

In un tempo in cui governi, attori politici e perfino opinioni pubbliche considerano la
guerra come strumento privilegiato di risoluzione dei conflitti, occorre il coraggio di vie
alternative per dare sostanza al realismo lungimirante della cura della dignita umana e del
creato. Vale allora la pena di far memoria di esperienze civili di grande spessore, cui i
cattolici hanno contribuito.

Una di queste e quella che ha portato a scoprire che la difesa della patria non si assicura
solo con il ricorso alle armi, ma passa per la cura della civitas, attraverso I'obiezione di
coscienza e il servizio civile. Il dibattito sull'obiezione di coscienza al servizio militare nella
seconda meta del Novecento, che ha avuto un protagonista in don Lorenzo Milani (1923-
1967), e stato un momento di crescita della consapevolezza morale del Paese. Il
riconoscimento di tale diritto ha mostrato una via per passare dalla logica del «se vuoi la
pace prepara la guerra» a quella «se vuoi la pace prepara la pace». Tale esperienza ha
rappresentato una semina che ha poi portato all’istituzione del servizio civile, non solo
alternativa al servizio militare, ma come contributo alla vita del Paese e all’attuazione dei
principi costituzionali del vivere civile.

Oggi, di fronte al mondo in guerra, dovremmo poter declinare il valore della «difesa
della patria» in un servizio civile obbligatorio per ogni giovane, come momento che
accompagna la maturita politica della maggiore eta con quella civile e morale. Un servizio
civile obbligatorio sarebbe un investimento per dare alle prossime generazioni I'occasione
di praticare la cura per la dignita della persona umana e per 'ambiente, per opporsi
all'ineguaglianza che si fa sistema sociale, all’inimicizia come qualifica delle relazioni fra
esseri umani e popoli, alla soggezione dell’altro alle proprie ambizioni.

Sono del resto elementi che si ritrovano incarnati in tante esperienze di vita ispirate al
Vangelo. Si pensi alla cura degli ultimi e degli scartati quotidianamente praticata dai
volontari della Caritas, che manifesta quell’esercizio di verita che chiede di accogliere colui
che e stato violato nella propria dignita: la pace non puo essere edificata la dove non si ha
cura della giustizia sociale e di uno sviluppo integrale dell’'uomo. Si pensi all'impegno della
FOCSIV (Federazione degli Organismi Cristiani di Servizio Internazionale Volontario) per una
cooperazione internazionale orientata alla promozione umana, testimonianza di una
tessitura di relazioni che genera progetti di sviluppo, dalla sanita alle politiche alimentari,

31



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

dall’educazione ai diritti umani, dalla parita di genere al rafforzamento di istituzioni al
servizio della dignita umana.

ii. Latestimonianza ecclesiale di pace entro le Forze armate

C’e perd anche una forma di difesa della patria che si compie nelle Forze armate ed
essa non puo lasciare indifferente la Chiesa: anche qui occorrono forme di assistenza
spirituale che esprimano un’attiva sensibilita di pace. Che cid sia possibile & del resto
testimoniato da alcune figure di sacerdoti che, come cappellani militari, condivisero con i
soldati I'esperienza tragica della guerra, nella quale seppero perd maturare la compiuta
consapevolezza del primato della pace. E il caso di Angelo Roncalli, il futuro papa Giovanni
XXII; di don Giovanni Minzoni (1885-1923), che scelse di condividere I'esperienza dei soldati
al fronte durante la Prima guerra mondiale, assistendo alle scene atroci della guerra di
trincea, e che di fronte a quell’orrore affermod con forza che Iddio non vuole la guerra®®,
rimarcando cosi I'inaccettabilita di ogni sacralizzazione della violenza dell’'uomo sull’'uomo.
In quella stessa guerra, don Primo Mazzolari visse nella sua esperienza di cappellano il
tornante che lo condusse a una compiuta maturita spirituale, a capire il senso profondo del
giudizio senz’appello di Benedetto XV sul conflitto armato come «inutile strage».

La memoria di tali figure chiede di proporre forme nuove di assistenza spirituale per le
Forze armate, che tengano anche conto dei cambiamenti che hanno interessato il ruolo
delle donne e degli uomini che compiono questa scelta. Negli ultimi decenni le Forze armate
italiane sono state sempre piu impegnate in missioni all’estero sotto I'egida delle Nazioni
Unite, non solo come forze di interposizione ma talvolta anche come parte integrante di
itinerari di autentica pacificazione, portando stabilita politica, superamento dei conflitti,
costruzione di processi di sviluppo. Si pud ricordare, ad esempio, I'azione svolta nella
pacificazione del Mozambico, con la missione Albatros, o quella a Timor Est nel delicato
processo di indipendenza dall’'Indonesia. In simili cornici politiche, le forze armate sono uno
strumento con cui I'ltalia si € assunta la responsabilita di fare la pace.

Occorre dunque che questo impegno sia sostenuto da una spiritualita della pace
all’altezza del compito a cui i militari sono chiamati. Guardiamo con gratitudine all’'opera dei
cappellani militari che in tanti contesti hanno testimoniato I’'Evangelo della pace anche in
situazioni molto difficili. Ci chiediamo perd anche se non si debbano prospettare diverse
forme di presenza in tali contesti, meno direttamente legate a un’appartenenza alla
struttura militare: esse consentirebbero maggior liberta nell'annuncio di pace specie in
contesti critici.

iii. Produzione e commercio di armi
Spesso si sente affermare che le armi sarebbero realta moralmente neutra, il cui senso
dipenderebbe solo dall’uso che se ne fa. E un’affermazione fragile, che dimentica che ogni
arma e orientata all’'uccisione o al ferimento di qualcuno: le azioni che a esse ricorrono sono
di per sé moralmente problematiche (anche se in determinati casi possono essere
legittimate dalle esigenze della difesa). Si dimentica soprattutto che la produzione ed il
commercio di armi innescano meccanismi economici che tendono a perpetuarsi,

6 A. Boslo, Giovanni Minzoni. Terra incognita. Martirio, educazione, antifascismo, Effata, Cantalupa (TO)
2023.

32



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

sostenendo e talvolta fomentando conflitti o supportando regimi autoritari. Per questo una
cultura di pace dovra contrastare tali dinamiche, operando a diversi livelli.

Una prima esigenza sara quella di rafforzare la normativa in materia, irrobustendo i
vincoli al possesso personale di armi e il contrasto all’esportazione di manufatti bellici —
anche indirettamente, tramite triangolazioni — verso Paesi impegnati in azioni offensive o a
rischio di usi in violazione dei diritti umani. Occorre un rinnovato impegno internazionale
per il controllo degli armamenti, sia tra i Paesi alleati che con i Paesi rivali; gli accordi in tal
senso sono ancor pil necessari in presenza delle asimmetrie tecnologiche attuali che
possono fornire agli Stati presunti vantaggi in caso di conflitto armato. E un’istanza da
promuovere anche a livello di Unione Europea la cui normativa in tal senso &€ meno forte di
guella italiana e potrebbe essere ulteriormente allentata dal piano ReArm Europe. Occorre
invece che I’'Unione Europea si faccia promotrice di una rinnovata cooperazione in tal senso,
sostenendo la costituzione di un’agenzia unica per il controllo dell’industria militare interna
e del commercio di armi con il resto del mondo.

Una seconda esigenza € la presa di distanza da quelle realta economiche che
sostengono la produzione ed il commercio di armi. Occorre evitare la speculazione da parte
di investitori che, sostenendo gli acquisti di titoli azionari dell’industria militare,
contribuiscono all’economia di guerra e indirizzano, seppur inconsapevolmente, I'impegno
militare da parte dei governi. Nel Messaggio per la Giornata mondiale della pace 2025 papa
Francesco segnalava «i cospicui finanziamenti dell’'industria militare» tra i «fattori che,
anche solo indirettamente, alimentano i conflitti che stanno flagellando 'umanita»®’. Si
parla talvolta di obiezione bancaria per indicare il disinvestimento — da parte di singoli ed
istituzioni — da quei soggetti finanziari coinvolti in tali dinamiche. E un’opzione importante,
che singoli e comunita possono valorizzare per esprimere una volonta di pace attenta a quei
fattori strutturali che contribuiscono a dinamiche conflittuali.

Interpella, invece, in primo luogo la responsabilita personale I'obiezione professionale:
e il gesto di chi rifiuta di mettere le proprie competenze professionali e lavorative a servizio
di aziende orientate alla produzione di armi. Si tratta di una scelta che pud essere onerosa
in tempi di crisi del mercato del lavoro, ma che proprio per questo va segnalata e sostenuta
anche da parte delle comunita. E anche questa una questione significativa, nella quale &
coinvolta la coscienza credente, chiamata a praticare un attento discernimento su come
costruire pace in tempi difficili.

4. Conclusioni

La pace & dunque un lungo percorso, perché & sfida complessa, impegno che tocca
molte dimensioni della vita personale e sociale e che chiede un discernimento attento. E
tuttavia la radicalita dell’'annuncio evangelico va presa sul serio: la chiamata a essere
operatori di pace deve farsi storia e vita delle comunita, per disegnare nella storia quello
spazio di genuina fraternita cui guardava il n. 37 di Gaudium et spes. Ce lo chiedono le tante
vittime della guerra e della violenza, il cui grido riecheggia quello di Abele (cf. Gen. 4, 10);
ce lo chiede la terra, violata da un’umanita in guerra. Lo stesso papa Leone XIV
nell’Esortazione apostolica Dilexi te sottolinea lo stretto legame tra «la conversione

57 FRANCESCO, Messaggio per la celebrazione della LVIII Giornata mondiale della pace. 1° gennaio 2025,
Rimetti a noi i nostri debiti, concedici la tua pace, 8 dicembre 2024.

33



CONFERENZA EPISCOPALE ITALIANA
Ufficio nazionale per le comunicazioni sociali

spirituale, I'intensita dell'lamore di Dio e del prossimo, lo zelo per la giustizia e la pace, il
senso evangelico dei poveri e della poverta»®8,

Lannuncio del «Principe della pace» esige un no deciso alla logica bellica e scelte
coerenti con esso. Esige il coraggio della parola che non vuol vincere, ma convincere, che
sa essere semina di verita. Esige una testimonianza di speranza, uno stile di vita che abbia
carattere dimostrativo e renda visibile, nell’abito esteriore e nel comportamento, I'aver
scelto la pace come regola. Esige I'impegno umano portato fino ai confini del mondo, per
tracciare sentieri che superino la violenza, nella cura dell’altro, nella pratica della
misericordia e nella fraternita vissuta, per una pace disarmata e disarmante, per dire: «Mai
piu la guerral».

5 dicembre 2025

68 | eone XIV, Dilexi te, cit., 98.

34



print - Il messaggio di Papa Leone XIV per la Giornata... https://www.osservatoreromano.va/it/news/2026-01/q...

Il messaggio di Leone XIV per la Giornata mondiale delle comunicazioni sociali
Accogliere con discernimento l'intelligenza artificiale
senza nasconderne i punti critici, le opacita, i rischi

Custodire voci e volti

umani

24 gennaio 2026

«Custodire voci e volti umani» ¢ il tema del messaggio di Leone XIV per la LX Giornata
Mondiale delle Comunicazioni Sociali che in molti Paesi si celebrera il prossimo 17 maggio. Il testo
pontificio — che pubblichiamo di sequito — e stato diffuso stamane, sabato 24 gennaio, memoria di
san Francesco di Sales, patrono della stampa cattolica.

Cari fratelli e sorelle!

Il volto e la voce sono tratti unici, distintivi, di ogni persona; manifestano la propria
irripetibile identita e sono l'elemento costitutivo di ogni incontro. Gli antichi lo sapevano bene.
Cosi, per definire la persona umana gli antichi greci hanno utilizzato la parola “volto” (présopon)
che etimologicamente indica cio che sta di fronte allo sguardo, il luogo della presenza e
della relazione. Il termine latino persona (da per-sonare) include invece il suono: non un suono
qualsiasi, ma la voce inconfondibile di qualcuno.

1di6 27/01/26, 09:52



print - Il messaggio di Papa Leone XIV per la Giornata... https://www.osservatoreromano.va/it/news/2026-01/q...

Volto e voce sono sacri. Ci sono stati donati da Dio che ci ha creati a sua immagine e
somiglianza chiamandoci alla vita con la Parola che Egli stesso ci ha rivolto; Parola prima
risuonata attraverso i secoli nelle voci dei profeti, quindi divenuta carne nella pienezza dei tempi.
Questa Parola — questa comunicazione che Dio fa di sé stesso — l'abbiamo anche potuta
ascoltare e vedere direttamente (cfr. 1 Gv 1, 1-3), percheé si e fatta conoscere nella voce e nel Volto
di Gesu, Figlio di Dio.

Fin dal momento della sua creazione Dio ha voluto 'uvomo quale proprio interlocutore e,
come dice San Gregorio di Nissa, (1) ha impresso sul suo volto un riflesso dellamore divino,
affinché possa vivere pienamente la propria umanita mediante 'amore. Custodire volti e voci
umane significa percio custodire questo sigillo, questo riflesso indelebile dell'amore di Dio. Non
siamo una specie fatta di algoritmi biochimici, definiti in anticipo. Ciascuno di noi ha una
vocazione insostituibile e inimitabile che emerge dalla vita e che si manifesta proprio nella
comunicazione con gli altri.

La tecnologia digitale, se veniamo meno a questa custodia, rischia invece di modificare
radicalmente alcuni dei pilastri fondamentali della civilta umana, che a volte diamo per scontati.
Simulando voci e volti umani, sapienza e conoscenza, consapevolezza e responsabilita, empatia e
amicizia, i sistemi conosciuti come intelligenza artificiale non solo interferiscono negli ecosistemi
informativi, ma invadono anche il livello piu profondo della comunicazione, quello del rapporto
tra persone umane.

La sfida pertanto non ¢ tecnologica, ma antropologica. Custodire i volti e le voci significa in
ultima istanza custodire noi stessi. Accogliere con coraggio, determinazione e discernimento le
opportunita offerte dalla tecnologia digitale e dall'intelligenza artificiale non vuol dire nascondere
a noi stessi i punti critici, le opacita, i rischi.

Non rinunciare al proprio pensiero

Ci sono da tempo molteplici evidenze del fatto che algoritmi progettati per massimizzare il
coinvolgimento sui social media — redditizio per le piattaforme — premiano emozioni rapide e
penalizzano invece espressioni umane piu bisognose di tempo come lo sforzo di comprendere e
la riflessione. Chiudendo gruppi di persone in bolle di facile consenso e facile indignazione, questi
algoritmi indeboliscono la capacita di ascolto e di pensiero critico e aumentano la polarizzazione
sociale.

A questo si e aggiunto poi un affidamento ingenuamente acritico all'intelligenza artificiale
come “amica’ onnisciente, dispensatrice di ogni informazione, archivio di ogni memoria, “oracolo”
di ogni consiglio. Tutto cio puo logorare ulteriormente la nostra capacita di pensare in modo
analitico e creativo, di comprendere i significati, di distinguere tra sintassi e semantica.

Sebbene I'IA possa fornire supporto e assistenza nella gestione di compiti comunicativi,

2di6 27/01/26, 09:52



print - Il messaggio di Papa Leone XIV per la Giornata... https://www.osservatoreromano.va/it/news/2026-01/q...

sottrarsi allo sforzo del proprio pensiero, accontentandoci di una compilazione statistica
artificiale, rischia a lungo andare di erodere le nostre capacita cognitive, emotive e comunicative.

Negli ultimi anni i sistemi di intelligenza artificiale stanno assumendo sempre di piu anche il
controllo della produzione di testi, musica e video. Gran parte dellindustria creativa umana
rischia cosi di essere smantellata e sostituita con l'etichetta “Powered by AI", trasformando le
persone in meri consumatori passivi di pensieri non pensati, di prodotti anonimi, senza paternita,
senza amore. Mentre i capolavori del genio umano nel campo di musica, arte e letteratura
vengono ridotti a un mero campo di addestramento delle macchine.

La questione che ci sta a cuore, tuttavia, non € cosa riesce o riuscira a fare la macchina, ma
cosa possiamo e potremo fare noi, crescendo in umanita e conoscenza, con un uso sapiente di
strumenti cosi potenti a nostro servizio. Da sempre I'uomo ¢ tentato di appropriarsi del frutto
della conoscenza senza la fatica del coinvolgimento, della ricerca e della responsabilita personale.
Rinunciare al processo creativo e cedere alle macchine le proprie funzioni mentali e la propria
immaginazione significa tuttavia seppellire i talenti che abbiamo ricevuto al fine di crescere come
persone in relazione a Dio e agli altri. Significa nascondere il nostro volto, e silenziare la nostra

VOcCeE.

Essere o fingere: simulazione delle relazioni e della realtda

Mentre scorriamo i nostri flussi di informazioni (feed), diventa cosi sempre piu difficile capire se
stiamo interagendo con altri esseri umani o con dei “bot” o dei “virtual influencers”. Gli interventi
non trasparenti di questi agenti automatizzati influenzano i dibattiti pubblici e le scelte delle
persone. Soprattutto i chatbot basati su grandi modelli linguistici (LLM) si stanno rivelando
sorprendentemente efficaci nella persuasione occulta, attraverso una continua ottimizzazione
dell'interazione personalizzata. La struttura dialogica e adattiva, mimetica, di questi modelli
linguistici ¢ capace di imitare i sentimenti umani e simulare cosi una relazione. Questa
antropomorfizzazione, che puo risultare persino divertente, ¢ allo stesso tempo ingannevole,
soprattutto per le persone piu vulnerabili. Perché i chatbot resi eccessivamente “affettuosi’, oltre
che sempre presenti e disponibili, possono diventare architetti nascosti dei nostri stati emotivi e
in questo modo invadere e occupare la sfera dell'intimita delle persone.

La tecnologia che sfrutta il nostro bisogno di relazione puo non solo avere conseguenze
dolorose sul destino dei singoli, ma puo anche ledere il tessuto sociale, culturale e politico delle
societa. Cio avviene quando sostituiamo alle relazioni con gli altri quelle con IA addestrate a
catalogare i nostri pensieri e quindi a costruirci intorno un mondo di specchi, dove ogni cosa ¢
fatta “a nostra immagine e somiglianza”. In questo modo ci lasciamo derubare della possibilita di
incontrare l'altro, che ¢ sempre diverso da noi, e con il quale possiamo e dobbiamo imparare a
confrontarci. Senza I'accoglienza dell'alterita non puo esserci né relazione né amicizia.

Un’altra grande sfida che questi sistemi emergenti pongono ¢ quella della distorsione (in

3di6 27/01/26, 09:52



print - Il messaggio di Papa Leone XIV per la Giornata... https://www.osservatoreromano.va/it/news/2026-01/q...

inglese bias), che porta ad acquisire e a trasmettere una percezione alterata della realta. I modelli
di IA sono plasmati dalla visione del mondo di chi li costruisce e possono a loro volta imporre
modi di pensare replicando gli stereotipi e i pregiudizi presenti nei dati a cui attingono. La
mancanza di trasparenza nella progettazione degli algoritmi, insieme alla non adeguata
rappresentanza sociale dei dati, tendono a farci rimanere intrappolati in reti che manipolano i
nostri pensieri e perpetuano e approfondiscono le disuguaglianze e le ingiustizie sociali esistenti.

Il rischio e grande. Il potere della simulazione ¢ tale che I'TA puo anche illuderci con la
fabbricazione di “realta” parallele, appropriandosi dei nostri volti e delle nostre voci. Siamo
immersi in una multidimensionalita, dove sta diventando sempre piu difficile distinguere la realta
dalla finzione.

A cio si aggiunge il problema della mancata accuratezza. Sistemi che spacciano una
probabilita statistica per conoscenza stanno in realta offrendoci al massimo delle
approssimazioni alla verita, che a volte sono vere e proprie “allucinazioni”. Una mancata verifica
delle fonti, insieme alla crisi del giornalismo sul campo che comporta un continuo lavoro di
raccolta e verifica di informazioni svolte nei luoghi dove gli eventi accadono, puo favorire un
terreno ancora piu fertile per la disinformazione, provocando un crescente senso di sfiducia,
smarrimento e insicurezza.

Una possibile alleanza

Dietro questa enorme forza invisibile che ci coinvolge tutti, c’e¢ solo una manciata di aziende,
quelle i cui fondatori sono stati recentemente presentati come creatori della “persona dell'anno
2025", ovvero gli architetti dellintelligenza artificiale. Cio determina una preoccupazione
importante riguardo al controllo oligopolistico dei sistemi algoritmici e di intelligenza artificiale
in grado di orientare sottilmente i comportamenti, e persino riscrivere la storia umana —
compresa la storia della Chiesa — spesso senza che ce ne si possa rendere realmente conto.

La sfida che ci aspetta non sta nel fermare l'innovazione digitale, ma nel guidarla, nell'essere
consapevoli del suo carattere ambivalente. Sta a ognuno di noi alzare la voce in difesa delle
persone umane, affinché questi strumenti possano veramente essere da noi integrati come
alleati.

Questa alleanza e possibile, ma ha bisogno di fondarsi su tre pilastri: responsabilita,
cooperazione e educazione.

Innanzitutto la responsabilita. Essa puo essere declinata, a seconda dei ruoli, come onesta,
trasparenza, coraggio, capacita di visione, dovere di condividere la conoscenza, diritto a essere
informati. Ma in generale nessuno puo sottrarsi alla propria responsabilita di fronte al futuro che
stiamo costruendo.

4 di 6 27/01/26, 09:52



print - Il messaggio di Papa Leone XIV per la Giornata... https://www.osservatoreromano.va/it/news/2026-01/q...

Per chi e al vertice delle piattaforme online cio significa assicurarsi che le proprie strategie
aziendali non siano guidate dall'unico criterio della massimizzazione del profitto, ma anche da
una visione lungimirante che tenga conto del bene comune, allo stesso modo in cui ognuno di
essi ha a cuore il bene dei propri figli.

Ai creatori e agli sviluppatori di modelli di IA ¢ chiesta trasparenza e responsabilita sociale
riguardo ai principi di progettazione e ai sistemi di moderazione alla base dei loro algoritmi e dei
modelli sviluppati, in modo da favorire un consenso informato da parte degli utenti.

La stessa responsabilita € chiesta anche ai legislatori nazionali e ai regolatori sovranazionali,
ai quali compete di vigilare sul rispetto della dignita umana. Una regolamentazione adeguata puo
tutelare le persone da un legame emotivo con i chatbot e contenere la diffusione di contenuti
falsi, manipolativi o fuorvianti, preservando lintegrita dellinformazione rispetto a una sua
simulazione ingannevole.

Le imprese dei media e della comunicazione non possono a loro volta permettere che
algoritmi orientati a vincere a ogni costo la battaglia per qualche secondo di attenzione in piu
prevalgano sulla fedelta ai loro valori professionali, volti alla ricerca della verita. La fiducia del
pubblico si conquista con laccuratezza, con la trasparenza, non con la rincorsa a un
coinvolgimento qualsiasi. I contenuti generati o manipolati dall'lA vanno segnalati e distinti in
modo chiaro dai contenuti creati dalle persone. Va tutelata la paternita e la proprieta sovrana
dell'operato dei giornalisti e degli altri creatori di contenuto. Linformazione € un bene pubblico.
Un servizio pubblico costruttivo e significativo non si basa sull'opacita, ma sulla trasparenza delle
fonti, sull'inclusione dei soggetti coinvolti e su uno standard elevato di qualita.

Tutti siamo chiamati a cooperare. Nessun settore puo affrontare da solo la sfida di guidare
linnovazione digitale e la governance dellTA. E necessario percid creare meccanismi di
salvaguardia. Tutte le parti interessate - dallindustria tecnologica ai legislatori, dalle aziende
creative al mondo accademico, dagli artisti ai giornalisti, agli educatori — devono essere coinvolte
nel costruire e rendere effettiva una cittadinanza digitale consapevole e responsabile.

A questo mira l'educazione: ad aumentare le nostre capacita personali di riflettere
criticamente, a valutare l'attendibilita delle fonti e i possibili interessi che stanno dietro alla
selezione delle informazioni che ci raggiungono, a comprendere i meccanismi psicologici che
attivano, a permettere alle nostre famiglie, comunita e associazioni di elaborare criteri pratici per
una piu sana e responsabile cultura della comunicazione.

Proprio per questo € sempre piu urgente introdurre nei sistemi educativi di ogni livello anche
l'alfabetizzazione ai media, allinformazione e all'lA, che alcune istituzioni civili stanno gia
promuovendo. Come cattolici possiamo e dobbiamo dare il nostro contributo, affinché le persone
— soprattutto i giovani — acquisiscano la capacita di pensiero critico e crescano nella liberta
dello spirito. Questa alfabetizzazione dovrebbe inoltre essere integrata in iniziative piu ampie di

5di 6 27/01/26, 09:52



print - Il messaggio di Papa Leone XIV per la Giornata... https://www.osservatoreromano.va/it/news/2026-01/q...

educazione permanente, raggiungendo anche gli anziani e i membri emarginati della societa, che
spesso si sentono esclusi e impotenti di fronte ai rapidi cambiamenti tecnologici.

Lalfabetizzazione ai media, allinformazione e all'lA aiutera tutti a non adeguarsi alla deriva
antropomorfizzante di questi sistemi, ma a trattarli come strumenti, a utilizzare sempre una
validazione esterna delle fonti — che potrebbero essere imprecise o errate — fornite dai sistemi
di IA, a proteggere la propria privacy e i propri dati conoscendo i parametri di sicurezza e le
opzioni di contestazione. E importante educare ed educarsi a usare I'lA in modo intenzionale, e in
questo contesto proteggere la propria immagine (foto e audio), il proprio volto e la propria voce,
per evitare che vengano utilizzati nella creazione di contenuti e comportamenti dannosi come
frodi digitali, cyberbullismo, deepfake che violano la privacy e l'intimita delle persone senza il loro
consenso. Come la rivoluzione industriale richiedeva l'alfabetizzazione di base per permettere
alle persone di reagire alla novita, cosi anche la rivoluzione digitale richiede un’alfabetizzazione
digitale (insieme a una formazione umanistica e culturale) per comprendere come gli algoritmi
modellano la nostra percezione della realta, come funzionano i pregiudizi dell'lA, quali sono i
meccanismi che stabiliscono la comparsa di determinati contenuti nei nostri flussi di
informazioni (feed), quali sono e come possono cambiare presupposti e modelli economici
dell'economia della IA.

Abbiamo bisogno che il volto e la voce tornino a dire la persona. Abbiamo bisogno di
custodire il dono della comunicazione come la pit profonda verita dell'uomo, alla quale orientare
anche ogni innovazione tecnologica.

Nel proporre queste riflessioni, ringrazio quanti stanno operando per le finalita qui
prospettate e benedico di cuore tutti coloro che lavorano per il bene comune con i mezzi di
comunicazione.

Dal Vaticano, 24 gennaio 2026,
memoria di San Francesco di Sales.

LEONE PP. XIV

1 «Il fatto di essere creato a immagine di Dio significa che all'uomo, fin dal momento della sua
creazione, e stato impresso un carattere regale [...]. Dio ¢ amore e fonte di amore: il divino
Creatore ha messo anche questo tratto sul nostro volto, affinché mediante 'amore — riflesso
dell'amore divino — l'essere umano riconosca e manifesti la dignita della sua natura e la
somiglianza col suo Creatore» (cfr. S. Gregorio di Nissa, La creazione dell'uomo: PG 44, 137).

W Vaticano

6di6 27/01/26, 09:52



